20

che egra

Webs

ભૃગુક<sup>્</sup>કસ્યશ્રેષ્ટિજયકૃષ્ણુદાસકૃષ્ણુદાસપાયરાસ્મારકશ્રન્થરત્નચતુર્ય.

भूविभन्धरता.
१. न्यासादेश.
२. सिद्धान्त २६२थ.
३. An Examination of San-kara's Sāmkhya refutation 1-0-0

શ્રીમદ્રલ્લભાચાર્ય વિરચિત શ્રુતિગીતાકારિકાસ્ક્લમટીકાસહિતાન્દિતા

# श्रीमती

# वेदस्तुतिः

અનુવાદક:-

મ. ગ. શાસ્ત્રી.

મુદ્રક:—ગાવિંદજ ડાહ્યાભાઇ નાયક. સુદ્રસુરથાન:—શ્રી અનાવિલ બન્ધુ પ્રેસ, બરાનપુરી ભાગળ, ભાજવાળા પોળ, સુરત.

પ્રકાશક:—ઉજમશી બાપુજ કાપડીઆ, પુષ્ટિસુર્વાકાર્યાલય, ધધુકા.

अति

मृ**६**य

0-20-0

॥ श्रुतिगीतापरिचयः॥

શ્રીમદ્ભાગવતના કથકને કલેશદાયની પરન્તુ વસ્તુતઃ સર્વ કલેશદારિણી શ્રુતિગીતા વા વેદસ્તુતિ શ્રીમદ્ભાગવતશાસ્ત્રનું પરમ ભ્રષણુ છે. નિરાધલીલાકૃદ ધર્મિસ્વરુત્પના યશનું અત્ર પ્રતિપાદન છે. આ અધ્યાયનાં શ્રીસુખાધિનીજીની સમાપ્સનન્તર જ દશમસ્કન્ધની અવશિષ્ટા અધ્યાયત્રયીનાં શ્રીસુખાધિનીજી સમાપાતેને મુક્તિલીલાપ્રતિપાદક એકાદશમાં પ્રવેશીને તત્ર આવશયક ચતુ:પગ્ચ અધ્યાયનાં શ્રીસુખાધિનીજી સિદ્ધ કરીને સત્વર-એકાદ જ વર્ષના અભ્યન્તર-જ શ્રીમદલલાધીશ્વરે પુષ્ટિમાર્ગીચવ્યસનદશાસચક સભ્યાસનો પરિગ્રદ કરી લીધા, તેથી આ અધ્યાયનાં શ્રીસુખાધિનીજીમાં અન્તિમમાં અન્તિમ નિજ વિનિશ્ચયના સર્બુંદ કર્યો છે એમ કાઇ પણ વાચકને સિદ્ધાન્તની અને ભાષાની અદિતીયા પ્રાહિથી પ્રતીત થયા વિના રહેશે નહિ. શ્રીમદલમાચાર્યજીએ શ્રુતિસમન્વયવિષયક નિતાન્ત પરિપક્વ સુવિનિશ્ચયના કોઇ પણ પ્રામણિક જિજ્ઞાસુને અત્ર બહુ જ શ્રાતવ્ય મન્તવ્ય નિદ્ધ્યાસિતવ્ય પ્રાપ્ત થઈ જાય છે. સમસ્ત નિગમને અક્ષ્વિંશતિ યુથમાં વ્યસ્ત કરીને પ્રતિયૂથનું સમન્વયસ્વારસ્ય પ્રતિશ્લોકના વ્યાખ્યાનના અન્તમાં એટલુ તો વિશદ કથ્યું છે કે તેથી પૃથક્ સૂચિકાની પણ આવશ્યકતા રહેતી નથી, તથાપિ શ્રુતિસમન્વયના તે સ્વારસ્યનું પણ સ્પષ્ટતમ કથન તત્ત-જ્લેકિક્યાખ્યાનને સમાષ્ત્રિમાં કારિકાસ્વરુત્પે પણ કરીને શ્રીમદાચાર્ય ચરણે નિજ અનુગ્રહમાત્રને જ સાક્ષાહાર સદાચકને કરાવ્યો છે.

સહમટીકાના અનુવાદમાં મેં વિભાગત્રય કલ્પ્યા છે, પ્રથમ વિભાગમાં શ્લોકના અક્ષરાર્થ છે, દિતીયમાં કારિકાના અલુરાર્થ છે, અને તૃતીયમાં શ્રીસુખાધિનાજીમાંથી પણ પુષ્કલ કૃષ્કિકાના નિવેશ કૃરીને સહમટીકાને પણ અલહ્કૃત કરવાના મારા અતિનસ્ર પ્રયાસ છે, આ અધ્યાયનાં શ્રીસુખાધિનાજીના અભ્યાસકને આ પ્રયાસ સાપાન થઈ પડશે. સપ્તાહના સત્વર કથનમાં પણ સહાયક થઈ પડે એ સદુદ્દેશથી અનુવાદવિભાગમાં પ્રથમ મૂલ શ્લોકનું મુદ્રણ કરીને અધરતાત્ કારિકાના પણ ઉપન્યાસ કર્યો છે, અને તથી કારિકાપરિ દૃષ્ટિપાતમાત્ર થતાં જ મૂલ શ્લોકના સ્વધીત આશય સ્મરણમાં આવી જતાં હૃતતમ કથનમાં પણ કાલવિલમ્બની બીતિના અવકાશ ન રહેતાં દ્રાંતુજનસમક્ષ આ અધ્યાયને યાવચ્છક્ય ન્યાય અપીં શકાતાં કથકાપરિ આક્ષેપના પણ પરિહાર સુશક્ય થઈ રહેશે.

જ્યારે હું વહાદરા કૉલેજમાં અધ્યયન કરતા હતા ત્યારે મહેતા પાલમાં થીગાવર્ધનનાથછના મન્દિરમાં કીર્તન કરતા નટપુરસ્થ કેશવલાલભાઈ તો મને સમાગમ થયા. મૃગીથી પીડિત આ ગુણી શરીરે અતિકૃશ હતા, તથાપિ પુષ્ડિમાર્ગીય સર્કુથી સુપુષ્ટ થઈ જતા, અને વે. શા. સં. બદરીનાથ- શાસ્ત્રીજીના ગૃહની પહ્કિતના જ અપરાન્તમાં વસતા શ્રીગાડ બાલકૃષ્ણુ વૈદ્યરાજના ધ્રાહમાં શતિરિવવારે શ્રીવલ્લભાધીશ્વરના ભાષ્યાદિ યન્યો હું વાયતા તે મણ્ડલમાં સાગ્રહ આ કેશવલાલભાઈ નિયત ઉપસ્થિત થતા. મારા ઋગ્વેદપાઠના સ્વરથી સુપ્રસન્ન આ કીર્તનકારના મને કીર્તન અધ્યાપવાના મનારથ સફલ થઈ શક્યો નહિ, કારણુ કે કૉલેજહાસ્ટેલમાંથી મારા ગુરુ શ્રીકલ્લાણુરાયજીના મન્દિરમાં યત્ર સમ્પ્રતિ ષષ્ઠગૃહમુખ્યનિધિ શ્રીકલ્યાણુરાયજી વિરાજે છે તત્ર-પ્રતિદિન દર્શનાર્થ જ ગત્યાગતિમાં મારો એક યામ સુબ્યતીત થઇ જતા. શ્રીગે વર્ધનનાથજીના મન્દિરમાં ઉચિત સત્કારના પણ અગાવથી વિરક્ત કેશવલાલભાઇએ જીવનના ઉત્તર ભાગમાં તો નવી પોલમાં રિયત મન્દિરમાં કીર્તનની સેવા કરીને દેહક્ષમણ કર્યું. જેમ જેમ કેશવલાલભાઇ સાથે મારા પરિચય થતા ગયા તેમ તેમ વિલાસની પણ વૃદ્ધિ જ થઈ, અને તેથી આ બાવાજીએ મને શ્રીશુક્ષારરસમણ્ડનનાં અને વેદસ્તૃતિની

૧. આ વૈદ્યને વૃદ્ધાવસ્થામાં જ સુરતવાલા શ્રાગર ધરજીએ બ્રહ્મસમ્બન્ધમન્ત્રનું દાન કર્યું હતું.

ર. વૈદ્યસંજ ભાલકૃષ્ણ શ્રીગાડ, કોર્તનીઆજ કેશવલાલભાઈ, શ્રીદાઉજીના છોટા મુખ્યાજ ગણપતિ-રામભાઈ સાચારા, મુરલીધર સમાધાનોજી મોઢ, ચીગનલાલભાઈ લાખાવાલા, અને કેશવલાલભાઈ ગાળવાલા-આ ષડ્ક આ મણ્ડલીમાં અગ્રગણ્ય હતું, જેમાંની અન્તિમ દ્વયી જ સમ્પ્રત વધમાન છે. શેઢ સામલ ખહુંચરવાલા ચીમનલાલભાઈ સાથે મારા સમ્બન્ધ ૧૮૬૭માં જ થયા.

हतय इवेति । यदि ये जीवास्तेनुविधास्त्वदनुविधास्त्वत्सेवायां सन्मुखास्तदा त एवासुभृतः सफलपाणाः। अन्यथा हतय इव भसा इव श्वसन्ति परोपद्रवार्थमेव जीव-न्तीत्यर्थः। यदनुग्रहतो महदह्मादयो ब्रह्माण्डमसृजन् । अन्नमयादिषु यश्वरमः अन्त्य आनन्दमयः सः अत्र देहेषु पुरुषविधः अन्वयश्च । सदसतः परं कार्यकारणतः परं यत्त्वमेव । अथ यदेषु कार्यकारणात्मकसर्ववस्तुषु अवशेषं ऋतं सत्यं तत्त्वमेवेत्यर्थः॥४॥

> उद्रमुपासते य ऋषिवर्त्मसु कूर्पदृशः परिसरपद्धतिं हृद्यमारुणयो दहरम् । तत उद्गादनन्त तब धाम शिरः परमं पुनरिह यत्समेत्य न पतन्ति कृतान्तमुखे ॥५॥

खदरमुपासते य इति । ये ऋषिवत्मेमु वेदोक्तमार्गेषु उदरं कर्म उपासते ते क्र्वेद्दशः रजोपिहितदृष्टयः । ये दृहरं हृदयमुपासते ते आरुणयः अरुणवंशजा अरुप-प्रकाशयुक्ताः । कथम्भूतं हृदयम् १ परिसरपद्धतिं परितः सरन्तीति परिसरा नाड्य-स्तासां पद्धतिर्मार्गो यत्र । हे अनन्त । परमं तव धाम । अतस्त्रेकोक्यात्कालादिप शिर कर्क्क्षमेबोदगात् । यत् समेत्य यद्भगवत्स्वरूपं भाष्य भाष्मिन इह संसारे कृतान्तमुखे न पतन्ति ॥५॥

स्वकृतिविचित्रयोनिषु विशित्तव हेतुतया तरतमतश्चकारस्यनलवत्स्वकृतानुकृतिः । अथ वितथास्वमूष्ववितथं तव धाम समं विरजिधयोन्वयन्त्यभिविषण्यव एकरसम् ॥६॥

स्वकृतविचित्रयोनिष्वित । स्वेनैव कृतासु देवमनुष्यादिशरीरेष्वनुरूपितित्रयीन् निषु हेतुतया कारणरूपतया तत्र स्थितस्त्वं विश्वित्र प्रवेशं कुर्वित्रिव तरतमतः देवति-र्यक्मनुष्यादिभावेन राजादिभावेन च चकास्मि दीप्यसे । अत्र दृष्टान्तः । अत्र छोम्हत-दृत् । यथाग्निः सर्वत्र काष्ठेषु स्थित एव पुनस्तत्र प्रविशन् वर्णभेदं दीर्घवकादिकं च तनुते तथा भगवानिष स्वकृतानुकृतिः स्वकृतमनुकरोति । अथ वितथासु मिध्याम् ना स्वमृषु योनिषु तवावितथं सत्यं धाम विरजधियोन्ववयन्ति जानन्तित्यर्थः । कथन्मृतं धाम? समं एकरसं च । कथम्भूता विरजिधयः ? अभिविषण्यवः अभितः सर्वत इइ लोके परलोके च विशेषेण गताः वष्णयवे। ब्यवहारा येषां ते ॥६॥

स्वकृतपुरेष्वमीष्वबहिरन्तरसंवरणं तव पुरुषं वदन्त्यखिलशक्तिधृतोंशकृतम् । इति नृगतिं विविच्य कवयो निगमावपनं भवत उपासतेङ्विमभवं भुवि विश्वसिताः॥७॥

स्वकृतपुरेष्टिवति । भवत्कृतेषु पुरेषु देवतिर्थङ्गनुष्यादिशारिष्दास्विछशक्तिष्ट्यत्तव पुरुषं जीवं अंशकृतं अंशेन कृतं त्वदंशं ये वदन्ति । कथम्मूतम् १ अवहिरन्धरसंवरण १ । न ।वेद्यते बाह्याभ्यन्तरभेदेन संवरणं आवरणं यस्य तत् । इति नृगतिं विविच्य एवः म्प्रकारेण जीवगतिं ज्ञात्वा कत्रयो निपुणा भवतोङ्घीं चरणमभवं जन्मादिनिवर्तक रुरास ।। कथम्मूतं ? निगमावपनं निगमा वेदा आसमन्तादुष्यन्तेस्मित्त । यथा सक्रजवी-जानामावपनस्थानं क्षेत्रं तथा सक्रजवेदोक्तकर्मक्रशनां सक्रजवित्वर्थः । कथम्मूताः कवयः ? स्रुवि विश्वसिताः मूमावेद मगवति विधासं कुर्वन्तः ॥७।

दुरवगमात्मतत्त्वनिगमाय तवात्ततनोः श्रारितमहामृताब्धिपरिवर्तपरिश्रमणाः। न परिलंषान्ति केचिद्पवर्गमपीश्वर ते चरणसराजहंसकुलसङ्गविसृष्टगृहाः॥८॥

दुरवगमात्मतत्त्रिनिगमायेति । दुः स्वेनाष्य अगते। गरो ज्ञानं यहव स आत्मा केनापि ज्ञातुमशक्यस्तस्य च तत्त्वमि दुर्ज्ञयं तस्य निगमाय ज्ञानाय आत्ततनोः स्वीकृत-देहस्य तत्र चिरत्रस्त्रो यो महामृतसमुद्रस्तत्र परिवर्ती बहुधालोडनं तद्य परिश्रम गाः परितः श्रमो येषां ते हे ईश्वर एताहशाः केचिद्रिरला भक्ता अपवर्गपि मोक्षस्र समिष्ट समिष्ट परिल्रा मक्ताः ? ते तव चरगसरोजैकाश्रया ये हंसास्तेषां कुलं समूहस्तत्सङ्गार्थं विम्रष्टं गृहं यैस्ते ॥८॥

त्वदनुपथं कुलायमिद्मात्मसुहृत्प्रियव-चरति तथोन्मुखे त्विय हिते प्रिय आत्मिन च ।

#### न बत रमन्यहो असदुपासनयात्महनो यदनुशया भ्रमन्त्युरुभये कुशरीरभृतः॥९॥

त्वद्रमुप्यमिति । कुलायः पक्षिणां नीडं तथा जीवस्य नीडं शरीरिमदं कुलायं नीडरूपं शरीरं त्वद्रमुप्यं त्वद्रमुणसेवकरूपं आत्मवत्यस्द्रहृत्भियवचरित जीवस्य हितमेव करोति । तथा उन्मुखं त्विय स्वसेवार्थं ब्राह्मणादिदेहदानेन सम्मुखं त्विय सित अथ च प्रिये आत्मिनि आत्मरूपे च न रमन्ति असदुपासनया क्षुद्रदेवतोपासनया इन्द्रियाणां वोपासनया ये यद्रमुश्चाः सन्तः यस्मिन्नसत्सङ्गे अनुश्चयोन्तः करणं येषां ते आत्महनः आत्मघातिनः । अहो आश्चर्ये । बतेति खेदे । सकलेन्द्रियसामध्ये- युक्तं भगवद्वैदिकधर्मोपियकं सर्वानुगुणं शरीरं प्राप्य अथ च सर्वात्मनोन्मुखं त्विय न रमन्ति सेवाचासिकं न कुर्वन्ति ते कुश्चरीरभृतः कुश्चरीरं मोक्षानुपयोगि मुहुर्मुहुर्जन्म- मरणस्वभावरूपं भृत्वा वर्तमाना उरुभये महद्भययुक्ते संसारे परिश्रमन्तीत्यर्थः ॥९॥

निभृतमरुन्मनोक्षद्वढयोगयुजो हृदि यन् मुनय उपासते तदरयोपि ययुः स्मरणात् । स्त्रिय उरगेन्द्रभोगमुजदण्डविषक्तिधयो वयमपि ते समाः समदृशोङ्घिसरोजसुधाः॥१०॥

निभृतेति । मुनयो यद्भगवत्स्वरूपं हृदि मानसप्जादिना उपासते तदेव भग-वत्स्वरूपं तद्द्योपि शिशुपाळादयोपि स्मरणाद्ययुः । कथम्भृता मुनयः ? निभृतम्हन्म-नोक्षदृढयोगयुजः नितरां भृतो मरुद्रायुर्मन अक्षाणि इन्द्रियाणि च तैः कृत्वा ये दृढं योगं युक्जते । अथ च स्त्रियः गोप्योपि तदेव भगवत्स्वरूपं ययुः । कथम्भृताः स्त्रियः ? उरगेन्द्रभोगश्चजदण्डविषक्तायियः उरगेन्द्रस्य शेषस्य भोगः काय इव यो बाहुदण्डस्तत्र विषक्ता धीर्यासां तादृश्यः । वयक्त श्रुतयः सर्वादरणीयास्तदेव प्राप्ताः । एवं स्त्रियः पुरुषाश्च सर्व एव ते तव समाः । यतो भवान् समद्दक् सर्वानेव स्वकीयान् समत्वेन मन्यते । कथम्भृताः सर्वे श्रिष्ट्यसरोजसुधाः अङ्घिसरोजं स्रष्ट धारयन्तीति तथा॥१०॥

क इह नु वेद बतावरजन्मलयोग्रसरं यत उदगादृषिर्यमनु देवगणा उभये।

#### तर्हि न सन्न चासदुभयं न च कालजवः किमपि न तत्र शास्त्रमवकृष्य शयीत यदाः॥ ११॥

क इहेति। इह संसारे बतेति खेदे। अग्रसरं सर्वप्राणिनां पूर्वमेव सिद्धं त्वां नुहिति वितर्के अवरजन्मलयः पश्चाज्ञन्मलयो यस्य ताहराः को वेद जानाति ? न कोपीत्यर्थः। यतः सकाशाहापित्रीक्षा उद्गात् उत्पन्नो जात इत्यर्थः। यमनु ब्रह्माणमनु पश्चात् उभये देवगणा उत्पन्नाः। यहिं भगवान् सर्वमवकृष्य शयीत शयनं करोति तिहैं न सत् कार्यं न चासत् कारणं न च उभयं मनः कालजनः कालवेगोपि न। न वा तत्र तिस्मिन्समये किमपि शास्त्रं वेदपुराणादि ॥ ११ ॥

जिनमसतः सतो मृतिमुतात्मिन ये च भिदां विपणमृतं स्मरन्त्युपिदशन्ति त आरुपितैः। त्रिंगुणमयःपुमानितिभिदा यदबोधकृतः त्विये न ततः परत्र स भवेदवबोधरसे ॥१२॥

जिनमसत इति । नैयायिकाः असतो घटादेर्जीने उत्पत्ति वैश्वेषिकादयस्तु स । आत्मनो मृतिं भरणं चाहुः तथा मीमांसकादयः आत्मिनि भिदां जीवानां भेदमङ्गीकुर्वन्ति अन्ये पुनः साङ्ख्यैकदेशिनो योगिनश्च विपणं ऋतं कर्मफळं सत्यं मन्यन्ते ते सर्वे आरुपितैः आरोपितैः अमैः कृत्या स्मरन्ति निरूपयन्ति अथ च शिष्येभ्य उपदिश्वन्ति । त्रिगुणमयःपुमानितिभिदा भेदो यत् यस्मात् अबोचकृता अज्ञानकृतः भगवत्स्वरूपाः ज्ञानादेव जायते । तदेवाह ततःपरत्रेति । त्रिगुणरूपात् परे त्वाय अवबोधरसे ज्ञानैकधने स न भवेत् अबोधो न भवेत् ॥१२॥

सदिव मनिस्त्रवृत्त्वयि विभाससदामनुजात् सदिममुशन्त्रशेषमिदमात्मतवात्मविदः।
न हि विकृति सजन्ति कनकस्य तदातमतया
स्वकृतमनुप्रविष्टमिदमात्मतयावसितम् ॥१३॥

सदिव मन इति । आमनुजात् असन्वन्धतृणस्तन्त्रमारभ्य मनुष्यपर्वन्तात् असन्मनस्त्राये सदिव विभाति । कथम्भूतं मनः १ त्रिष्ठत् गुणत्रयवेष्टितम् । आत्माविदो ज्ञानिन इदं जगत् अशेषं सम्पूर्णे आ कतकार्थिनो वणिजः कन स्वकृतं भगवता कृतं अः बद्यतयात्मविद्धिरवसितं

> तव परि त उत ' परिवयरे स्त्विय

तव परि ये चर प्राणिमात्रेषु निकेतं स्था उत त एव निर्क्षतेर्धत् प्रासिद्धान् मृत्योरपि उत् त्विय कृतसौहदास्ते र न तु तपस्विनो वा धा

त्वर

वर्ष

विर

त्वमकरण इति क्ष्पेण राजत इति तथा सामध्यै धरतीति तथा दन्ति च भगवते बार्ल राज्ञो वर्षभुनो नववष विश्वस्रजो यत्र यहि सन्तस्तचिद्वद्वधति तस् जगत् अशेषं सम्पूर्णे आत्मतया प्रसतया सदिभिमृशन्ति सर्वं बसेति जानन्ति । यथा कनकारिनो विणजः कनकारमतया कनकस्य विक्वतिं कुण्डलादिकं न हि त्यजनित तथा स्वकृतं भगवता कृतं अनुपविष्टं सर्जनानन्तरं भगवतानुपविशो यस्मिस्तथाविधमिदं जगत् बसातयात्मविद्धिरवसितं निर्धारितमित्यर्थः ॥१३॥

तव परि ये चरन्त्यखिलसत्त्वनिकेततया त उत पदाक्रमन्त्यविगणय्य शिरो निर्ऋतेः। परिवयसे पश्चित्व गिरा विबुधानिय तां-स्त्विय कृतसौहदाः खळु पुनन्ति न ये विमुखाः॥ १४॥

तव परि ये चरन्तीति । ये तव त्वां अखिलसस्विनिकेततया अखिलसस्वेषु प्राणिमात्रेषु निकेतं स्थानं यस्य सः । तस्य भावस्तता । तथा परिचरन्ति सेवां कुर्वन्ति उत त एव निर्द्भुतेर्मृत्योः श्विरः अवगणण्य अवगणनां कृत्वा पदाक्रमन्ति तान् प्रसिद्धान् स्त्योरपि उत्कृष्टान् विबुधानपि त्वं पश्चित्र गिरा वाचा परिवयसे बन्नासि । त्विय कृतसौहृदास्ते खळ निश्चयेन पुनन्ति अर्थाज्ञगत् पुनन्तीत्यर्थः । न ये विमुखाः न तु तपस्विनो वा धार्मिका यतस्त्विय विमुखाः ॥ १४ ॥

त्वमकरणः स्वराडखिलकारकशक्तिधर-स्तव बलिमुद्धह्नान्ति समदन्त्यजयानिमिषाः। वर्षभुजोखिलक्षितिपतेरिव विश्वसृजो विदधति यत्र ये त्वधिकृता भवतश्चकिताः॥ १५॥

त्वमकरण इति । त्वमकरण करणिमिन्द्रयं तद्रहितः । पुनः स्वराट् स्वेनैव रूपेण राजत इति तथा । अय च अखिळकारकशक्तियरः सकळिकयाकळापानां शिक्तं सामध्ये धरतीति तथा । अतोनिमिषा देवा अजया मायया तव बळिमुद्दहिन्त सम्दिन्त च भगवते बळि दत्वा तच्छेषं स्वयं गृह्णन्ति यथा अखिळिक्षितिपतेः सार्वभौमस्य राज्ञो वर्षभुनो नववर्षाद्याधिपतयः खण्डमण्डळपतयो बळि करं वृहन्ति । किश्च ये तु विश्वसुनो यत्र यस्मिन्कार्ये त्वयाधिकृताः स्थापिता भवतस्त्वत्रश्चिकताः मीताः सन्तस्तत्तिद्वधित तत्त्त्कार्यं कुर्वन्तीत्यर्थः ॥ १५ ॥

स्थिरचरजातयः स्युरजयोत्थिनिमित्तयुजो विहर उदिक्षिया यदि परस्य विमुक्त ततः। न हि परमस्य कश्चिदपरो न परश्च भवे-दियत इवापदस्य तव शून्यतुलां दधतः॥ १६॥

स्थिरचरजातय इति । हे ततो विमुक्त मायासम्बन्धरहित । यदि परस्य तव उदिक्षया उद्गतेच्छ्या विहरो विहारः क्रीडा तदा स्थिरचरजातयः स्थावरजङ्गमभेदाः स्युः स्वयमेवोत्पद्यन्ते । कथम्भूताः ? अजयोत्थिनिमित्तयुजः अजया प्रकृत्या उत्थिता सत्यस्तयैवोत्थितं निमित्तं कर्मापि युज्जत इति तथा । न हि परमस्य अअरादिष अप्रेस्थितस्य तव परश्चापरश्च काश्चिद् भवेत् वियत इवाकाशस्येव । कथम्भूतस्य ? अपदस्य स्थानरहितस्य । अथ च शून्यंतु छां शून्यसमतां द्वतः ॥ १६ ॥

अपरिंमिता ध्रुवास्तनुभृतो यदि सर्वगता-स्तर्हि न शास्यतेतिनियमो ध्रुव नेतरथा। अजनि च यन्मयं तद्विमुच्य नियन्तृ भवेत् सममनुजानतां यदमतं मतदुष्टतया ॥१७॥

अपिरिमिता इति । अपिरिमिताः असङ्ख्याता भ्रुताः नित्याः ततुभृतो जीवाः हे भ्रुत्व यदि सर्वगताः व्यापका भवेयः न ति शास्यतेतिकृत्वा त्वया नियमो नियमनञ्च न सिध्येदित्यर्थः । जीवस्याव्यापकत्वे नियम्यनियामकभावो भवेदित्यर्थः । नेतर्था जीवस्य व्यापकत्वे भगवतोणुत्वे नियम्यनियामकभावो नोपपद्यत इतिभावः । अजिन च यन्मय-मिति । च पुनर्यन्मयं ब्रह्ममयं ब्रह्मात्मकमज्ञिन जीवाख्यञ्जातं तद्विमुच्य ब्रह्मात्मकत्व-मपिरियज्य भगवत्त्वरूपं नियन्तृ जीवस्य नियामकं भवेदित्यर्थः । समं सर्वं समं ब्रह्मेत्वेवमतुजानतां ज्ञानिनामतं दुष्टतया यद्यसात् अमतं अननु ततं न सम्मतिनत्यर्थः ।१०॥

न घटत उद्भवः प्रकृतिपूरुषयोरजयो-रुमययुजा भवन्त्यसुभृतो जलबुद्धुदवत् । त्विय त इमे ततो विविधनामगुणैः परस्य सरित इवार्णवे मधुनि लिल्युरशेषरसाः ॥१८॥ न र उभययुजा भवन्ति तः विविधनार अशेषरसा

तृषु ज्ञात्वा अ फथमनुबर नेमयो य

विश्व यैग यत्नं कुर्वि हे अज वि कस्मिन् के न घटत उद्भव इति । अजयोः मक्कतिपूरुषयोरुद्भव उत्पत्तिः न घटत इति उभययुजा पक्कतिपुरुषसंयोगेन असुभतों जीवा भवन्ति यथा जलवायुसंयोगेन बुद्बुरा भवन्ति तद्भव, यतः सर्वकारणं त्वमेव ततः कारणात् स्विय त इमे जीवाः परस्य तव विविधनामगुणैस्तह निलिल्युः निलीना भवन्ति अर्गवे सारित इव । अय च मधुति अशेषरसा यथा लीना भवन्ति तद्वदिस्यर्थः ॥१८॥

नृषु तव मायया भ्रमममीध्ववगत्य भृशं त्विय सुधियोभवे दधित भावमनुप्रभवम् । कथमनुवर्ततां भवभयं तव यद् भ्रुकुटिः सृजिति मुहुस्त्रिणेमिरभवच्छरणेषु भयम् ॥ १९॥

नृषु तविति । सुधियः अमीषु तव मायया भ्रमं दुःखरूपकालादियासं अवगत्य ज्ञात्वा अभवे त्विय भावं दधित । कथम्भूतं भावम्? अनुप्रभवस् । तेषां भगभयं संसारभयं प्रथमनुवर्ततां कथम्भवेदित्यर्थः । कथम्भूतः कालः ? त्रिणोमिः शीतातपवर्षास्यया नेमयो यस्य सः ॥१९॥

विजितहषीकवायुभिरदान्तमनस्तुरगं
य इह यतान्ति यन्तुमितलोलमुपायखिदः।
व्यसनशतान्विता समबहाय गुरोश्चरणं
विणिज इबाज सन्त्यकृतकर्णधरा जलधौ॥२०॥

विजितहृषीकवायुभिरिति। विशेषेण जितानि स्वाधीनीकृतानि हृषीकृणीन्द्रियाणि वायुश्च यैस्तैरिप अदान्तमनस्तुरगमतिळोळं ये संसारिणः स्वेनैव यन्तुं निमहीतुं यतन्ति यत्नं कुर्वन्ति ते उपायखिदः साधनेष्वेव क्वेशं प्राप्नुवन्त इह संसारे सन्ति तिष्ठन्तीत्वर्थः। हे अज किं कृत्वा क्वेशं प्राप्नुवन्ति ! व्यसनश्चतान्विताः सन्तो गुरोश्चरणं समवहाय। कस्मिन् कें इव ! अकृतकर्णधरा विणिजो जलभाविव ॥२०॥

स्वजनसुतात्मदारधनधामधरासुरथै-स्त्विय सित किं नृणां श्रयत आत्मिन सर्वरसे।

## इति सदजानतां मिथुनतो रतये चरतां सुखयति को न्विह स्वविहते स्वनिरस्तभगे ॥२१॥

स्वजनस्रतेति । श्रयतः त्वदाश्रयं कुर्वतः पुरुषस्य सर्वरसे आत्मिन आत्मत्वेन स्फुरिते त्विय सित नृणां स्वजनादिभिः किम् ? न किमपीत्यर्थः । असुश्रब्देन प्राणाः । इति सत् एवम्प्रकारकं परमार्थवस्तु तद्जानतां इह संसारे नु इति वितर्के कः सुखयिति सुखं ददाति ? न कोपीत्यर्थः । कथम्म्तानाम् ? अजानतां रतये प्राम्यसुखाय मिथुनतो मिथुनीभ्य चरताम्। कथम्भूते संसारे ? स्वविहते । स्वत एव विशेषेण हते पतितगृह इव विशीणे तत्रापि सुष्टु निरस्ता भगा ऐश्वर्यादयो यस्मिन्नेताहशे ॥२१॥

भुवि पुरुपुण्यतीर्थसदनान्यृषयो विमदा-स्त उत भवत्पदाम्बुजहदोधभिदङ्घ्रिजलाः। द्धति सक्रुन्मनस्त्विय य आत्मिन नित्यसुखं न पुनरुपासते पुरुषसारहरावसथान्॥२२॥

भावि पुरुषुण्यतीर्थेति । ये विमदा ऋषयो स्वि पुरुणि वहानि पुण्यतीर्थानि गङ्गाकुरुक्षेत्रादानि अथ च तीर्थानां गुरुणां गृहाणि ये सेवन्ते । कथम्भृताः ? अद्याभि-दङ्गिन्नलाः । अद्यं पापं भिनत्ति विदारयतीत्यधभिद् एतादृशं अङ्ग्र्योर्नलं येषां ते तथा । अथ च ते पुनर्भवत्पदाम्बुजहृदः भवचरणारविन्दं हृदि येषां ते ये नित्यसुखे आत्मनि त्विय सकुन्मनो दधित ते पुनः पुरुषसारहरावसथान् पुरुषाणां सारं विवेकादिकं हरन्ति एतादृश आवसथान् गृहान् न उपासते ॥२२॥

सत इदमुत्थितं सदिति चेन्ननु तर्कहतं व्यभिचरित कच क च मृषा न तथोभययुक्। व्यवहतये विकल्प इषितोन्धपरम्परया भ्रमयित भारती त उक्तृत्तिभिक्ष्यजडान्॥२३॥

सत इद्युत्थितमिति । सतः ब्रह्मणः सकाञ्चादिद्युत्थितं उत्पत्रं जगत् सद्भवति ब्रह्म भवति इति चेत्र । जुहति वितर्के । तर्केण युत्तया हतं वाधितम् । सत् उत्थितं सादिति-

पक्षः कविद् व्यभिवरां भवति न तथोभययुक् व्यवहृतये व्यवहाराय अव वाणी जरुवृत्तिभिः रुद्धि

> न यदिद दनुमितम् अत उप र्वितथमनं

न यदिद्मिति । य अनु प्रलयानन्तरञ्च न भा मित्या सिद्धं मृषा विभा जातिगोत्वादिस्तस्या विक गवयस्तथा बह्मसहशङ्जगत नोविलासक्षपं जगत् ऋतं

> स यद्जय भजति सर त्वमुत जह महसि मह

स यद्जयेति । स प् यया कृत्वा अजां अविद्यां गुणान् जुषन् सेवमानः सन् तामनु मृत्युमि प्रामोति । त्वन्तु तां मोहिकां जहासि स्वीकृतमगः अष्टगुणितेणिः अपारिमेयभगः असङ्ख्याता पक्षः इ चिद् व्यभिचरति यथाङ्गनाञ्ची राज्ञः सकाशाद्वेनः । शुक्तिकायां रजतं इचिन्मृषा भवति न तथोभययुक् सदसदात्मकं जगत् तथा व्यभिचारादिदोषमस्तं न भवति । व्यवहृतये व्यवहाराय अन्धपरम्परया विकल्प इषितः इष्टः । ते तव भारती वेदस्त्या वाणी उरुवृत्तिभिः रूढिलक्षणादिवृत्तिभिः उक्थपरान् कर्मपरायणान् भ्रमयति ॥२३॥

> न यदिदमप्र आस न भविष्यदतो निधना-दनुमितमन्तरा त्वयि विभाति मृषैकरसे। अत उपमीयते द्रविणजातिविकल्पपथै-वितथमनोविलासमृतमित्यवयन्त्यबुधाः॥२४॥

न यदिद्मिति । यत् यस्मादिदं जगत् अग्रे सृष्टेः पूर्वं न आस अतो निधनात् अनु प्रलयानन्तरञ्च न भविष्यति किन्तु एकरसे त्विय अन्तरा मध्ये अनुमितं अनुमितं अनुमित् सिद्धं मृषा विभाति अतो द्रविणजातिविकलपपथैः द्रविणानां गवादीनां या जातिर्गोत्वादिस्तस्या विकलपा अवान्तरभेदा स्तएव उपमाने मार्गास्तैर्पथा गोसहशो गवयस्तथा ब्रह्मसहशङ्कगत् न तु ब्रह्मरूपमित्यर्थः । एताहशं वितथमनोविलासं असन्मनोविलासस्तयं जगत् ऋतं सत्यं ब्रह्म इति ये अवयन्ति जानन्ति ते अनुधाः । रहा।

स यदजया त्वजामनुशयीत गुणांश्र जुषन् भजति सरूपतां तदनु मृत्युमपेतभगः । त्वमृत जहासि तामहिरिव त्वचमात्तभगो महिस महीयसेष्टगुणितेपरिमेयभगः॥ २५॥

स यद्जयेति । स एव भगवद्गो जीवो यत् यस्मात्कारणात् अनया भगवन्मा-यया कृत्वा अजां अविद्यां प्रकृतिं वानुशयीत तामनुस्तय जीवमावं प्राप्नुयातदा तस्या ग्रुणान् जुषन् सेवमानः सन् स्वचैतन्यं परिभूय सरूपतां जडभावं भजित। तदनु जडन्तामनु मृत्युमि प्रामोति । कथम्भूतः ? अपेतभगः । अपेता निरस्ता ऐश्वर्यादिभगा यस्य । स्वन्तु तां मोहिकां जहासि । अद्धिः सर्पः त्वचं यथा जहाति तद्वत् । अथ च आत्तभगः स्वीकृतभगः अष्ट्रगुणितोणिमाद्यैश्वर्यसहिते महसि पूर्णतेजोरूपे महीयसे विराजसे । अपिनेयभगः असङ्ख्याता भगा यस्य तादशस्त्वम् ॥ २५ ॥ यदि न समुद्धरित यतयो हृदि कामजटा दुरिधगमोसतां हृदि गतोरमृतकण्ठमणिः। असुतृपयोगिनामुभयतोप्यसुखं भगव-स्नन्पगतान्तकादनिधरूढपदाद्भवतः॥ २६॥

यदि न समुद्धरन्तीति। यतयोपि हृदि स्थिताः कामजटा कामवासना यदि न समुद्धरन्ति दूरीकुर्वन्ति तर्हि तेषामिष भगवान् हृदि गतोपि दुरिधगमो दुःखेनापि प्राप्तमशक्यः। असतां तु सुतरामेव। अस्मृतकण्डमणिः अस्मृतश्चासौ कण्डमणिरिव च यो भगवान्। यथा कण्डमणिः कण्डे स्थितोपि तं न सुखयित प्रत्युत विस्मृत्या दुःखमेव प्रयच्छिति तथा हे भगवन् असृत्ययोगिनां प्राणपोषणार्थे य उपायवन्तस्तेषां त्भयतोष्यसुखम्। तदुभयं निर्दिशन्ति अनवगतान्तकात् भवतश्चेति। नापगतो यमो यस्मात् स पृतादशः कालः तस्माद्यमसहितः कालोपि तेभ्यो दुःखं प्रयच्छिति तेन जीवनदशायामि दुःखम्। नतु भवान् कथंदुःखं प्रयच्छेदप्राप्तः परं भवेदित्याशङ्क्याहुः अनिध्छद्धपद्दिति। नाधिकृदं पदं यस्येति। भगवत्पदं नाधिकृद्धमिति चिन्ताकुलाः क्रिक्यन्तीत्यर्थः।। २६।।

त्वदवगमी न वेत्ति भवदुत्थशुभाशुभयो—
र्गुणविगुणान्वयांस्तर्हि देहमृतां च गिरः।
अनुयुगमन्वहं सगुण गीतपरम्परया
श्रवणभृतो यतस्त्वमपवर्गगतिर्मनुजैः॥ २७॥

स्वद्वगमीति । त्वद्वगमी त्वत्त्वरूपाभिज्ञो भवदुत्थशुभाशुभयोः मवदर्थ उत्थि । ये शुभाशुभे कर्मणी तथोर्गुणः सुखं विग्रुणो दुःखं तथोरन्वयाः सम्बन्धाः तान् न वेति न जानाति यदि तिहैं देहभृतां देहामिमानिनां च गिरो न वेति विधिनिषेध-चिन्तापक्रीत्यीदिप्रतिपादकवाक्यान्यि नानुवेत्तीत्यर्थः। कुतःः मनुजैः अवणाद्यधिकारिपुरुषैः सः प्रसिद्धो भक्तहितकारी अपवर्गगतिस्त्वं अनुयुगं प्रतियुगं अन्वहं प्रतिदिवसं गुणगीतपरम्पर्या यतः अवणभृतः अवणेन भृतः ॥ २७॥

चुपंतय एव ते न ययुरन्तमनन्ततया त्वमपि यदन्तराण्डानिचया नतु सावरणाः। ख इव ः स्त्विय हि

द्युपतय एवेति । इ अनन्ततया अन्तं न ययु स्वस्वरूपस्य पारं नाधिः अण्डसमूहास्तेषि सावरण् वयसा काळेन सह वानि श्रुतयः ? अतिक्रिरसनेन यासामेत। इश्यः सत्यः । वि

॥ इति श्रीमहल्भ

# ख इव रजांसि वान्ति वयसा सह यच्छ्रुतय-स्त्विय हि फलन्त्यतिक्रिरसनेन भवित्रधनाः॥ २८॥

द्युपतय एवेति । द्युपतयः स्वर्गपत्रयः सुरेन्द्रादयः तेपि ते तव स्वरूपानन्द्रस्य अनन्ततया अन्तं न ययुः । एवकारेण त एव न ययुरिति न किन्तु त्वमिष न यासि स्वस्वरूपस्य पारं नाधिगतवानसीत्यर्थः । यदन्तरा यस्य भगवतोन्तर्मध्येण्डनिचया अण्डसमूहास्तेपि सावरणाः प्रकृतिपर्यन्तमुत्तरोत्तरं दशगुणावरणयुक्ताः । ननु निश्चये । वयसा कालेन सह वान्ति परिश्रमन्ति । यत् यस्मात् श्रुतयापि तत्र वान्ति । कथम्भूताः श्रुतयः ? अतिक्ररसनेन निषेधमुखेन भवित्रधनाः भवानेव निधनं विश्रामस्थानं यासामेताद्दयः सत्यः । हि निश्चयेन त्विय फल्लन्ति त्वामेव प्रतिपादयन्तीत्यर्थः ॥२८॥

॥ इति श्रीमद्रष्ठभाचार्यविरचितस्थमटीकासहिता वेदस्तुति: समाप्ता ॥



॥ भीकृत्व य नयः॥ ॥ श्रीगोपीजनवडुभाय नमः॥ ॥ श्रीमदाचार्यचरणस्म त्रेभ्येः नयः॥

# ॥ अथ श्रीमद्रस्रभाचार्यविरचिताः श्रुतिगीताकारिकाः ॥

प्राकृताः श्रुतयः सर्वा भगवन्तमधोक्षजम् । स्तुवन्ति दोषनाशाय तत्राविद्यो भवेद्यथा ॥१॥ सत्यो हरिः समस्तेषु भ्रमभातेष्विप स्थिरः । अतः सन्तः समस्तेर्थे कृष्णमेव विजानते ॥२॥ कथानन्त्योक्तिहृदयाः साधनानि न कुर्वते । साक्षाचे पादसंश्विष्टास्ते किं वाच्या महाशयाः ॥३॥ कृष्ण एव सदा सेव्यो निर्णीतः पश्चधा बुधैः । शरीरदः प्रेरकश्च सुखदः शेषसत्पदः ॥४॥ कर्मरूपं हरिं केचित् सेवन्ते योगरू।पेणम् । तेभ्योप्यक्षररूपस्य सेवकाः सम्मताः सताम् ॥५॥ सर्वत्र भगवांस्तुल्यः सर्वदोषविवर्जितः। क्रीडार्थमनुकुर्वन् हि सर्वत्रैव विराजते ॥६॥ गुप्तानन्दा यतो जीवा निरानन्दं जगद्यतः। पूर्णानन्दो हरिस्तस्माजीवैः सेव्यः सुखार्थिमिः ॥७॥ कृष्णे हरी भगवति परमानन्दसागरः वर्तते नात्र सन्देहः कथा तत्र नियामिका ॥८। असत्सङ्गो न कर्तव्यो भक्तिमार्गस्य बाधकः। देहे ह्यनुगुणे ऋष्णे नेन्द्रियाणां धियं चरेत् ॥९॥ सर्व एव हरेर्नकास्तुल्या यान् नन्यते हारै:। अतः कृष्णो यथात्मीयान् मन्यते भजनं तथा ॥१०॥ ज्ञानमार्गो आन्तिमूलस्ततः कृष्णं भजेद् बुधः । प्रवर्तकं झानकाण्डं नित्तशुद्धवै यतो भवेन ॥११॥

आन्दि न तर् जीवाः जगच सर्वथा अतः सुवर्णाः सर्वसे सर्वभाः निमित्तं नियन्त जीवा । नामक कृष्ण दे नृणां द कृष्णं त अदान्ते गुरुसेवा सर्वलोक पश्चिमा पुत्रादीन तत्सुखं परिभ्रमंस

न सेवेत

सद्बुद्धर

आन्त्या

आन्तिमूलतया सर्वसमयानामयुक्तितः॥ न तद्विरोधात्कृष्णाख्यं परं ब्रह्म त्यजेद् बुधः ॥१२॥ जीवानां ब्रह्मरूपत्वाद्दोषा अपि च मानमाः । जगम्ब सकलं ब्रह्म ततो दोषः कथं हरी ॥१३॥ सर्वथा सर्वतः शुद्धा भक्ता एव न चापरे । अतः शुद्धिमभीष्सद्भिः सेव्या भक्ता न चापरे ॥१४॥ सुवर्णप्रतिमेवासी सर्वानन्दमयोधिराट् । सर्वसेव्यो नियन्ता च निर्दुष्टः सर्वथैव हि ॥१५॥ सर्वभावविनिर्मुक्तः पूर्णः कीडार्थमुद्भतः । निमित्तं तं समाश्रित्य जायन्ते जीवराज्ञयः ॥१६॥ नियन्ता जीवसंघस्य हरिस्तेनाणवो मताः। जीवा न व्यापकाः कावि चिन्मया ज्ञानिनो मताः ॥१७॥ नामऋषप्रपश्चं हि देवतिर्थङ्नरात्मकम्। कृष्ण देव समुद्भृतं र्हीनं तत्रैय तन्मयम् ॥१८॥ नृणां दुर्गतिमालोक्य ये सेवन्ते इदवताः । कृष्णं तद्भुकृटिः कालो न तान् हन्ति कदाचन ॥१९॥ अदान्ते मनसि ज्ञानयोगार्थं न यतेद् बुधः । गुरुसेवापरो भूत्वा भक्तिमेव सदाभ्यसेत् ॥२०॥ सर्वलोकोपकारार्थं कृष्णेन सहितास्तु ते । परिभ्रमन्ति लोकानां निस्ताराय महाशयाः ॥२१॥ पुत्रादीन् सम्परित्यज्य कृष्णः सेव्यो न तैः सह । तत्सुखं भगवान् दाता ते तु क्रिष्टतिदुःखदाः ॥२२॥ परिअमंस्तीर्थनिष्ठो गुरुलब्धहरिस्मृतिः । न सेवेत गृहान् दुष्टान् सद्धर्मात्यन्तनाशकान् ॥२३॥ सद्बुद्ध्या सर्वथा सद्भिने सेव्यमिखलं जगत्। आन्त्या सद्बुद्धिरत्रेति सन्तं कृष्णं भजेद् बुधः ॥२४॥

श्रीमद्रह्मभाचार्यविरचिताः श्रुतिगीताकारिकाः।

खपुष्पादिसमत्वाद्धि मिथ्याभूतं जगद्यतः ।
अधिष्ठानाच सद्धानं तं कृष्णं नियतं भजेत् ॥२५॥
काछादितृणपर्यन्ता न सेव्या मुक्तिमिच्छता ।
दोषत्याजनशक्तो हि सेव्यो दाता गुणस्य च ॥२६॥
जीवेषु भगवानात्मा सञ्छन्नस्तेन तत्र न ।
भजनं सर्वथा कार्यं ततोन्यत्रैव पूजयेत् ॥२७॥
सुखसेवापरो यस्तु सदानन्दं हिरं भजेत् ।
अन्यथा सुखसम्प्रेप्सुः सर्वथा दुःखमामुयात् ॥२८॥
कृष्णानन्दः परानन्दो नान्यानन्दस्तथाविधः ।
वेदा अपि न तच्छक्ताः प्रतिपादायितुं स्वतः ॥२९॥
इत्येवं श्रुतिगीतायाः सङ्क्षेपेण निक्षिपतः ।
अर्थराशिसमुद्रो हि यथाङ्गुल्या निक्षप्यते ॥३०॥

॥ इति श्रीमद्रह्मभाचार्यविरचिताः श्रुतिगीताक।रिकाः॥

11.8 公司 开始决定 开始证明的 在160年 法国管理方向 100年

LIBROR SEES A PERSONS INS

THE PART HUMBERS HER RICH



Libra designa fight type librest

माध्ये के मुश्लिक के किए के माध्ये पूर्व कि निर्माण कि निर्माण के निर्माण कि निर्माण कि

॥ श्रुतिगीताकारि

जय जय त्वमसि य अगजगदे। कचिदजय

प्राकृत्यः । स्तुवन्ति ।

જય જય અજિત ! દોષગૃહીન સમસ્તભગ છો. અગજગદોકાની વસ્તુતઃ આત્માએ જ ચરતા અ

પ્રાકૃતી—પ્રકૃતિપ્રતિયાદિ થાય તે પ્રકારે દેવનાશાર્થ ભગ

જય જય, આપ જ સ કાઇ પણ આપના જય કરી શ પરન્તુ લીલાએ જ આપે ગુબીત પ્રત્યાધ થાય. બગવન્નિકા માયા-માયાનું જગત્કર્તૃત્વ સુતરાં જ હિ છે, સત્યા સચિતા પણ પ્રકાર અ લક્ષણગુણવતી છે, તથાપિ સ્થા વ્યામાહ એ જ માયા અવિદાસ્પ્ માયાને-આપ ત્યજો, એ અજાં સત્ત્વરજસ્તમારુપ ગુણનું પણ ક બે અજાને ત્યજો, કારણ કે આપ્ સમ્વરહસમસ્તભગ છા, ઐશ્વર્યા

### ॥ श्रुतिगीताकारिका अने सूक्ष्मटीका ए उभयने अनुसरतो वेदस्तुतिनो अक्षरज्ञाः अनुवाद ॥

॥ श्रुतय ऊचुः ॥

जय जय जहाजामजितदोषगृभीतगुणां त्वमिस यदात्मना समवरुद्धसमस्तभगः। अगजगदे।कसामखिल्रशत्त्यववे।धक ते कचिदजयात्मना च चरतोनुचरेन्निगमः॥ १ ॥

॥ कारिकाः ॥

प्राक्तरयः श्रुतयः सर्वा भगवन्तमधोक्षजम् । स्तुवन्ति दोषनाशाय तत्राविष्टो भवेद् यथा ॥ १ ॥

श्रुति वये छे.

જય જય અજિત ! દેાષગૃહીતગુણા અજાતે આપ ત્યજો, કારણ કે આપ આત્માએ સમવરુલ-સમસ્તમગ છા. અગજગદાકાની અખિલ શક્તિના હે અવળાધક! કવચિત્ જ અજાએ પરન્તુ વસ્તુતઃ આત્માએ જ ચરતા આપને નિગમ અનુચરે ૧.

પ્રાકૃતી—પ્રકૃતિપ્રતિપાદિકા—સર્વા શ્રુતિ તત્ર શ્રુતિમાં જે પ્રકારે અધે ક્ષજ ભગવાન આવિષ્ટ થાય તે પ્રકારે દેવનાશાર્થ ભગવાનને સ્તવે છે. ૧.

જય જય, આપ જ સર્વોત્કર્ષે વિરાજમાન થાઓ, હે અજિત! પ્રકૃત્યાદિ યોગનિવ્રાદિ અજ્રાદિ કાંઇ પણ આપના જય કરી શકતું નથી, આપ જ સર્વોત્કૃષ્ટ છેા. જીવવત્ નિવ્રામિભવે જ નહિ પરન્તુ લીલાએ જ આપે ગુબીત—ગૃહીત-યોગનિવ્રાને આપ સર્જો, મૂલત:નષ્ટ કરા, જેથી સમ્યક્ પ્રખોધ થાય. ભગવન્નિવ્ર માયા અને પ્રકૃતિ એ રવરુપત્રય પણ વસ્તુત: એક જ છે. 'જહિ' પદે માયાનું જગત્કર્તૃત્વ સુતરાં જ નિવૃત્ત થઈ ગયું, માયા તો કેવલ સ્વાપ્રસૃષ્ટિનું દર્શનમાત્ર કરાવે છે, સસા સૃષ્ટિનો પણ પ્રકાર અગ્રે સ્તૃતિમાં જ કથાશે. અથવા, યઘપિ માયા સુષ્રુપ્તિમાં પરમાનન્દન લક્ષણગુણવતી છે, તથાપિ સ્થાવર અગ અને જક્ષમ જગત્ એવા દેહને વિષે સ્થિત જીવના વ્યામોહ એ જ મત્યા અવિદ્યારુપ સ્વશક્તિદારા નિદ્રાલસ્યાદિરુપે કરે છે, તેથી તાદશી પણ અજ્યને—માયાને—આપ ત્યજો, એ અજ્ય તો કેવલ દેવપૃત્રનીત્રગુણા છે, દેવાર્થ—સ્વરુપાત્રાનાર્થ—જ તેણે સત્ત્વરજસ્તમોરુપ ગુણતું પણ ગ્રહણ કર્યું છે, તેના તે ગુણ પણ વસ્તુત: દેવગિર્ભત જ છે. આપ એ માયાએ કરીને નહિ પરન્તુ આત્માએ—સ્વરુપેન્જ કરીને મમવરહસમસ્તભગ છેા, ઐધર્યાદિ સમસ્ત જ ભગને આપે આત્મરવરુપે જ કરીને નિજ અન્ત:

રેથાપ્યાં છે, જેને સ્વરુપાનન્દ વા સાત્ત્વિકાનન્દ ન સમ્ભવે તે ક્ષુક જ નિદાલસ્યપ્રમાદાત્ય સુખની અપેક્ષા કરે. 'અજિત' પદે જ માયાનું બાધકત્વ નિવૃત્ત થઈ ગયું, માયાનું ઇપ્ટસાધકત્વ પણુ નિવારતાં શ્રુતિ સ્તવે છે કે અગજગદાકાનાં-સ્થાવરજર્જામજીવાતાં-અખિલ ઇન્દ્રિયની પણ શક્તિના હે અવમાધક! હે પ્રકાશક! જીવની તાદશી પણ શક્તિના પ્રકાશક આપ જ છો, પકૃતિ પ્રકાશકા નધા, તત્ર પણ જે જીવ આપના છે તેમની સર્વેદિતના પ્રકાશક તા સુતરાં આપ જ છો, તેમની પ્રકાશિકા તો કાઇ પણ અંશે પ્રકૃતિ નથી, તેથી તાદશી પ્રકૃતિને આપ સર્વધા સર્જો. અસ્મલ્લક્ષણ નિગમ-વેદ--આત્માએ જ ચરતા-સ્વરુપે જ કીડતા--આપનું અનુચરણ-સેવન કરે છે, વેદકૃતા સેવાની પ્રવૃત્તિમાં પણ આપને પ્રકૃતિની અપેક્ષા નથી, કારણ કે અજાએ કરીને તો ચરણ-ક્રીડન--આપ કવચિન્માત્ર જ કરા છા, એટલું જ નહિ પરન્તુ અજાએ કરીને આપ કીડા છો ત્યારે પણ સર્વદા વસ્તુતઃ તો આપ આત્માએ-સ્વરુપે-જ ક્રીડા છો. કાઇક નિગમ કવચિત્ અજાસમ્યન્ધ-પુરસ્સર ક્રીડન વદે છે તત્ર પણ વસ્તુનઃ સ્વરુપસ્થિત આપની જ ક્રીડાનું બાધન છે. આપ ક્રીઇ પણ અંશે પ્રાકૃત નથી, આપ પ્રાકૃતધર્માનાશ્રય જ છો, અન્યથા પ્રકૃતિસમ્યન્ધામાવને નિરુપતી 'અસર્કો' ઇત્યાદિ શ્રુતિઓનો તેમ જ અન્ય સ્વરુપાનન્દયાધિકા શ્રુતિનો વ્યાકાપ થાય, સૃષ્ટિપ્રતિપાદિકા શ્રુતિનું પણ પર્યવસાન શુદ્ધ જ પ્રદ્યતા નિરુપણમાં છે એ અથે વિશદ થશે. (૧)

वृहदुपलन्धमेतदवयन्त्यवशेषतया
यत उदयास्तमयौ विकृतेर्मृदिवाविकृतात्।
अत ऋषयो द्धुस्त्विय मनोवचनाचिरतं
कथमयथा भवन्ति भृवि दत्तपदानि नृणाम्॥ २॥
सत्यो हरिः समस्तेषु भ्रमभातेष्विप स्थिरः।
अतः सन्तः समस्तार्थं कृष्णमेव विजानते॥ २॥

આ ઉપલબ્ધને અવશેષતાએ ઋષિએ બૃહત્ અવગમે છે, કારણ કે મૃદ્દવત્ અવિકૃત**યા** વિકૃતિના ઉદ્દયાસ્તમય થાય છે તેથી ઋષિએ મનાવચનાચરિતને આપમાં અવધારે છે. ભૂમાં હતાં દત્ત પદ અયથા કેમ થાય <sup>?</sup> ર

અવચા ક્રમ ચાવ : <. સમસ્તમાં-બ્રમે ભાતમાં પણ-સત્ય હરિ જ સ્થિત છે, તેથી સત્પુરુષા સમસ્ત અર્થમાં

उपयोगे वर विशेषतः जाने छे. २.

આ ઉપલબ્ધ ચરાચર જગતને ઋષિઓ- ઋષિને વેદ-અવશેષતાએ બૃહત-અક્ષરત્રકાન અવગમે છે-જાને છે કારણ કે, અવિકૃતા મૃદ્દમાંથી જેમ વિકૃતિના- ઘટશરાવાદિનો- ઉદયારતમય સમ્ભવ અને પ્રલય-પાય છે ત્યારે અવિકૃત મૃદ્દ જ અવશિષ્ટ રહે છે તેમ, અવિકૃત બૃહદ્દમાંથી આ ઉપલબ્ધ ચરાચર જગતના ઉદયાસ્તમય- સમ્ભવપ્રલય- થાય છે ત્યારે પણ હેતુથી - અવિકૃત હેતુથી - બૃહત્- અક્ષરત્રક્ષન જ અવશિષ્ટ રહે છે, એથી જે કાંઇ મનસા વિભાવ્ય છે અને જે કાંઇ વાચાએ અન્દ્ર છે તે મનાવચના ચરિતને વેદ અને વેદ્દરષ્ટા હ્રાદ્મવિદ્દ ઋષિઓ આપમાં જ અવધારે છે. ભૂમાં નાં દત્ત પદ અયથા કેમ થાય કે જેમ ભૂમિમાં નરે રથાપિત પદ ભૂમિમાં જ પડે છે તેમ, આપમાં સ્થિર થતાં મનાવચના ચરિતને ઋષિએ આપમાં જ બૃહત્ત્વે - અલધારે છે, પુરુષપ્રતિપાદિકા શ્રુતિઓના સમન્વય અક્ષરહ્મદામાં કરીને માદને પ્રાપ્ત કરે છે. (ર)

इति तव सूरयस्त्र्यधिपतेखिललोकमल-क्षपणकथामृतान्धिमवगाद्य तपांसि जहुः । किमुत पुनः स्वधामविधुताशयकालगुणाः परम भजन्ति ये पदमजस्त्रसुखानुभवम् ॥ ३ ॥ कथानन्त्योक्तिहृदयास्ताधनानि न कुर्वते। साक्षात् ते पादसंश्लिष्टास्ते किं वाच्या महाशयाः॥ ३॥

હે વ્યધિષતે! ઇતિ આષના સૃત્રિએ અખિલલોકમલક્ષપણ કથામૃતાબ્ધિને અવગાહીને તપને ત્યંજે છે તો હે પરમ! સ્વધામવિધૃતાશયકાલગુણ જેઓ અજસ્ત્રસુખાનુબવ પદને બજે છે તેઓ પુનઃ કિમૃત ? ૩.

જેમના હૃદયમાં કથાનન્ત્યાકિત છે તેઓ સાધન કરતા નથી તા સાક્ષાત્ આપના પાદસંશ્લિષ્ટ તે મહાશયવિષયક તા વક્તવ્ય જ શું ? ક.

હે વ્યધિપતે ? હે લોકત્રયના અધિપતે ? ઇતિ–એ પ્રકારે–નિશ્ચય કરીને આપના વિદ્વાન્ સૂરિઓ સાધનપ્રતિપાદિકા શ્રુતિએ અખિલલોકમલક્ષપણ કથામતાબ્ધિને અવગાહીને તપને—સાધનક્લેશને—ત્યજે છે, તો હે પરમ!આપના ધામે–સ્કૂર્તિએ—જેમના કામાદિ આશયગ્રણને–જરાદિકાલગ્રણને-દ્વર કરી દીધા છે એવા સ્વધામવિધ્રતાશયકાલગ્રણ ભગવત્કપાભાજન જેઓ આપના અજસ્ત્રસખાનુ-ભવરુપ પદને—ચરણારવિન્દને—ક્લત્વે ભજે છે તેઓ તપઃપ્રભૃતિ ક્લિપ્ટસાધનને ત્યજે એમાં તા પુનઃ વક્તવ્યાન્તર જ શું ? (૩)

हतय इव श्वसन्त्यसुभृतो यदि तेनुविधा महदहमादयोण्डमसृजन् यदनुप्रहतः। पुरुषविधानवयोत्र चरमोन्नमयादिषु यः सदसतः परं त्वमथ यदेष्ववशेषमृतम्॥ ४॥ कृष्ण एव सदा सेव्यो निर्णीतः पश्चधा बुधैः। शरीरदः प्रेरकश्च सुखदः शेषसत्यदः॥ ४॥

જેઓ આપના અનુવિધ છે તેઓ જ અસુભૃત્ છે, અન્યથા તા દતિવત્ થસે છે, મહદ્દહમાદિએ ધ્રદ્માણ્ડ સજયું તે પણુ આપના જ અનુગ્રહથી, અન્નમયાદિમાં જે ચરમ તે પુરુષવિધ અત્ર અન્વય છે. સદસત્થી પર જે એમાં અવશેષ તે આપ જ, અને ઝડત પણ આપજ છે. ૪.

શરીરદ પ્રેરક સુખદ શેષ અને સત્યદ એમ પગ્ચધા વિજ્ઞાએ નિર્ણાત કૃષ્ણ જ સદા સેવ્ય છે. ૪. જે જીવા આપના અનુવિધ છે-આપની સેવનામાં સન્મુખ છે–તે જ અસુભૃત છે, તેમના જ પ્રાણુનું સાક્ષ્ય છે. વસ્તુના તા આપ જ શરીરના પણ દાતા છો, અન્યથા તા બહિર્મું ખ જીવમાત્ર દતિવત્ શ્વસે છે, બસ્ત્રાવત્ પરાપદ્રવાર્થ જ જીવે છે, મહદાદિએ અને અહમાદિએ-મહત્તત્ત્વાદિએ અને અહકારાદિએ પણ-આ અણ્ડને-ભગવત્કીડાબાણ્ડ વ્યક્ષાણ્ડને -- સજર્યું તે પણ આપના જ અનુગ્રહમાત્રથી તે મહદહમાદિએ પણ ભગવત્સેવાર્થમાત્ર આ કીડાબાણ્ડ અણ્ડ આપની પ્રેરણાએ સજર્યું. તૈત્તિરી-યોપનિષદનુશિષ્ટ અન્નમયાદિ પગ્નમાં પણ જે ચરમ-અન્તય-પુરુષવિધ આન-દમય છે તે પુરુષાકાર આન-દમય આપ જ અત્ર- દેહમાં-પણ પુરુષવિધ અન્વય છેા, વંશન્યાપે સમાગત છેા, અર્થાત્ સુખદ પણ આપ જ છેા. સત્ જે કાર્ય વા કારણ અને અસત્ જે કારણ વા કાર્ય તે ઉભયથી પણ જે પર છે, આ કાર્યકારણાત્મક વ્યક્તાવ્યકતાત્મક સ્યૂલસફમાત્મક સર્વ પદાર્થમાં પણ જે અવશેષ છે તે આપ જ છેા, અને જે ઝડત-પ્રત્ય-છે તે પણ વસ્તુતઃ આપ જ છેા. આ પ્રકારે કર્માન્તરદેવતાન્તરોપોર્ટતપ્રતિપાદિકા બ્રુતિનું પણ પર્યવસાન આપના જ વિશુહ સ્વરુપમાં થઈ રહે છે. (૪)

उदरमुपासते य ऋषिवत्मं सु कूर्पहराः परिसरपद्धतिं हृदयमारुणयो दहरम् । तत उदगादनन्त तव धाम शिरः परमं पुनरिह यत् समेत्य न पतन्ति कृतान्तमुखे ॥ ५ ॥ कर्मरूपं हरिं केचित् सेवन्ते योगरूपिणम् । तेभ्योप्यक्षररूपस्य सेवकाः सम्मताः सताम् ॥ ५ ॥

ઋષિવત્રમાં જે ઉદરને ઉપાસે છે તે કૂર્પંદક છે, જે પરિસરપદ્ધતિ દહર હૃદયને ઉપાસે છે તે આરુષ્યુ છે, હે અનન્ત! તેથી પથુ આપના પરમ ધામ ઉચ્ચક્ષિરના ઉર્જુમ છે, તેથી તેને સર્જુમીને ઇહ કૃતાન્તમુખમાં પડતા નથી. પ.

કાઇક કર્મરુપ હરિને અને કાઇક યાગરુપા હરિને સેવે છે, તેઓથા પણ અક્ષરરુપ હરિના સેવક સત્પુરુષાના અધિક સમ્મત છે. પ.

કર્મ યોગ અને ત્રાન એમ ત્રિવિધ ઋષિવતમેં—વેદાકતમાર્ગ—છે, તત્ર કર્મ ઉદ્દર છે, યોગ હૃદય છે, અને ત્રાન આપનું શિર છે, આ ત્રિવિધ ઋષિવતમેં માં–વેદાકતમાર્ગમાં–પણ જેઓ ઉદ્દરને કર્મને—ઉપાસે છે તેઓ કૂર્પ દક્ છે, તેમની દૃષ્ટિ અતિરચૂલ છે, તેઓ કૂર્પ થી—શર્ક રાથી—સૃક્ષ્મ કાઇ પણ વસ્તુને દેખી શકતા નથી, અથવા કૂર્પ જે કચ્છપપૃષ્ઠ તત્ર જે રેખાકાર હોય છે તદ્દત્ તેમની દૃષ્ટિ હોવાથી તેઓ વેદાકત પણ માર્ગમાં કર્માતિરિક્ત કાંઇ પણ દૃષ્પી જ શકતા નથી, અથવા, વેદાકતમાર્ગ ત્રયમાં પણ જેઓ ઉદ્દરને–કર્મને–જ ઉપાસે છે તેમની દૃષ્ટિ રજસા પિહિત—આચ્છન—હોવાથી તેઓ કૂર્પ દક્–કંકરદક્–છે. જેઓ દૃહર-સ્વલ્પ—હૃદયને ઉપાસે છે તેઓ અરુણવંશજ આરૃણ—અલ્પપ્રકાશયુક્ત—છે, કારણ કે તે હૃદય પરિસરપહૃતિ છે. પરિતઃ સરે તે પરિસર અર્થાત્ નાડી, પરિસરની--નાડીની-પહૃતિ તે પરિસરપદ્ધતિ નામ નાડીમાર્ગ, તે હૃદય પરિસરપદ્ધતિ અર્થાત્ નાડીનો માર્ગ છે, તેથી તત્ર નાકીમાં સ્થિત થઈને યોગાલ્યાસે સર્વ જ માર્ગના શાધક

હુદ્દયસ્થમગવિશ્ચિત્તક યાગીઓ દહર-સ્વલ્પ-હુદ્ધને ઉપાસે છે, તેથી તેઓ અરુષ્યુવં શજન્ય આરુષ્યુ સ્વલ્પપ્રકાશયુક્ત છે એમ કથન થયું. હે અનન્ત ! આપનું પરમ ધામ અક્ષર છે, તેથી તે પરમ અક્ષર ધામ શિર તેા ત્રૈક્ષાંક્યથી કાલથી પણ ઊર્ધ્વ જ ઉદ્દગમન કરે છે. તે અક્ષરપ્રહાનું આધિ-ભાતિક રૂપ પ્રદાસકોક છે, તેથી આપનું પરમ અક્ષર ધામ વેદાકતમાર્ગત્રયરૂપ ઋષ્યિતમમાં શિર છે, અને તેથા તે શિરોરૂપ માર્ગ ઉચાઃ પરમવ્યામ અક્ષરધામને જે પ્રાષ્યીએ ઉપાસે છે તેઓ તા તે બગવત્વરૂપ અક્ષરધામને પ્રાપ્ત કરીને પુનઃ ઇહ સંસારમાં કદાપિ કૃતાન્તના મુખમાં પડતા નથી, તેમનું કદાપિ પુનર્જન્મ થતું નથી. એ પ્રકારે કર્મયાગાદિ પહુવિધ ભગવદુપાસનના પણ વાસ્તત્ર ક્લનિર્ણય તો આપના જ શહ સ્વરૂપમાં પર્યવસિત થઈ રહે છે. (૫)

> स्वकृतविचित्रयो।निषु विशान्निव हेतुतया तरतमतश्चकास्स्यनलवत्स्वकृतानुकृतिः । अथ वितथास्वमृष्ववितथं तव धाम समं विरज्ञियोन्वयन्त्यभिविपन्यव एकरसम् ॥ ६ ॥ सर्वत्र भगवांस्तुल्यः सर्वदोषविवर्जितः । क्रीडार्थमनुकुर्वन् हि सर्वत्रेव विराजते ॥ ६ ॥

આપે જ કૃત વિચિત્ર યોનિમાં હેતુતાએ તત્ર રિયત જ પ્રવેશતા હેાય નહિ શું એમ અનલવત્ સ્વકૃતાનુકૃતિ આપ તરતમતઃ ચકાસો છેા અને વિરજધી અભિપણ્યુએો આ વિતથમાં આપના અવિતથસમ એકરસ ધામને જાને છે. ૬.

સર્વાત્ર સર્વા દ્રોષવિવર્જિત ભગવાન્ તુલ્ય છે, કારણ કે ક્રીડાર્થ અતુકર્તા તે સર્વાત્ર જ વિરાજે છે. ૬.

આ દેવમનુષ્યાદિ યોનિ આપે ભગવાને જ કરી છે, તેથી આ અનુરુપ વિચિત્ર યોનિમાં- શરીરમાં-પણ હેતુતાએ--કારણરુપતાએ--આપ તત્ર સ્થિત જ છે તથાપિ તત્ર પ્રવેશ પણ કરતા હોય નહિ શું એમ તરતમતઃ-દેવતિર્ય મુંનુષ્યાદિભાવે- આપ ચકાસો છો, દીપો છો. જેમ સર્વ ત્ર કાષ્ઠમાં અનલ-અગ્નિ-સ્થિત જ છે તથાપિ પુનઃ તત્ર સ્થિત પણ તત્ર પ્રવિશતો અગ્નિ દીર્ધ વકાદિ વર્ણુ ભેદને-સ્થૂલસક્ષ્મભેદને-વિસ્તારે છે તેમ અન્તઃકરણપ્રવિષ્ટ અનુપ્રવિષ્ટ આપ પણ એક જ સતે અનલવન્-અગ્નિલનુ-નાના ભાસો છો, તત્ર ઉપપત્તિ પણ છે, કારણ કે આપ સ્વકૃતાનુકૃતિ છો, જેમ શિક્ષક શિષ્યવિદ્યાને અનુકરે છે તેમ આપ ભગવાન્ સર્વ ત્ર સ્વકૃતને જ અનુસરા છો, આથી જગદ્રપે કીડા કરવાને સર્વ ત્ર અનુપ્રવિષ્ટ ભગવાન્ તત્તદ્રપ થયા એમ કથન થયું. આ વિતય મિશ્યઃ ભૂત પણ કૃત્રિમ પાગ્-ચભાતિક યોનિમાં આપનું ધામ તો અવિતય-સત્ય-- એમ રજોગુણરહિત બહાદ્યષ્ટિ વિરજધી જાને છે, આપનું ધામ સમ છે, આપ સર્વ ત્ર સમ જ પ્રવિષ્ટ છો, આપ યત્ર પ્રવેશ કરા છે તત્ર પણ તત્સમ થઈને જ પ્રવેશ કરા છો એમ ગ્રાન : જોગુણરહિત વિરજધીને થાય છે, સર્વ ભગવત્સ્વરુપને જ અનુસરે છે, પદાર્થમાત્ર ભગવાન્ નું જ અનુકરણ કરી રહ્યા છે એ પ્રકારનું યથાર્થ ગ્રાન તો તાદશ બ્રહ્મદિષ્ટને જ થાય છે, કારણ કે રત્ન કૃત્રિમ છે વા સહ્જ

છે તે તા રત્નપરીક્ષક જ જાને છે. અબિતઃ--આ લાકમાં અને પરલાકમાં-જેમના પણ્યુ--ગ્યવહાર--વિગત--વિશેષે ગત--છે તેવા સર્વાગ્યવહારાતીત અબિવિપણ્યુ જ આ વસ્તુસ્થિતિને જાને છે, જે જેના અબ્યાસ કરે તે તેનું દર્શન કરે, તેથી જેઓ વ્યવહારને પરિત્યજીને સર્વથા ક્ષકાને જ અનુચિન્તે છે તેઓ સર્વત્ર ઘટાદિ વિકારજાતનું દર્શન કરતા નથી પરન્તુ સર્વત્ર સમ જ ક્ષકાનું મૃદ્ધત્ દર્શન કરે છે. રસ તા અનુબવૈકગમ્ય છે, સર્વત્ર જ તે વિરજધી અબિવિપણ્યુની રતિ સમ છે, તેથી સર્વસમ જ બગવાન સર્વાતુસ્યૃત અનુપવિષ્ટ છે એમ તેઓ સર્વત્ર એકરસ સમ ક્ષકાને અનુબવ-ગમ્યત્વે જાને છે. આ પ્રકારે અનુપ્રવેશશ્રુતિનું પણ પર્યાવસાન આપમાં જ થતાં જગદ્રૃપ થઇને જગદ્રૃપમાં અનુપ્રવેશીને કીડતા પણ આપ સદાસર્વદા નિર્દૃષ્ટ જ છા એમ વિરજધી વિપણ્યુઓના અનુબવથી પણ સિદ્ધ થઈ રહે છે (૬)

> स्वकृतपुरेष्वमीष्वबहिरन्तरसंवरणं तव पुरुषं वदन्त्यखिलशक्तिधृतोंशकृतम्। इति नृगतिं विविच्य कवयो निगमावपनं भवत उपासतेङ्किमभवं भुवि विश्वसिताः॥ ७॥ गुप्तानन्दा यतो जीवा निरानन्दं जगद् यतः। पूर्णानन्दे। हरिस्तस्माज्जीवैः सेव्यः सुखार्थिभिः॥ ७॥

આ સ્વકૃત પુરમાં અખિલશકિતધૃત આપના પુરુષને બહિસ્ત્તરસંવરણ અંશકૃત વદે છે એમ તૃગતિને વિવેચીને વિશ્વસિત કવિએા ભૂમાં આપના અભવ નિગમાવપન આક્ર્રાને ઉપાસે છે. હ. જીવ ગુપ્તાનન્દ છે અને જગત નિરાનન્દ છે તેથી સુખાર્થા જીવેઓ પૂર્ણાનન્દ **હ**રિ સેવ્ય છે. હ.

આ ભગવતકૃત પુરમાં - દેવતિર્ય ક્ષૃતુષ્યાદિ શરીરમાં - ભગવદંશ પુર્ધ જીવ બહિરન્તઃ સંવર્ષે આવરણકૃત ગુણદોષે રહિત જ છે, તથાપિ અંશે કૃત તે જીવ છે તેથી, જીવ વિષમ થાય છે. ભગવાનો અત્યન્ત વિરલાત્મા ચિદંશ જીવ છે, તે સર્વ પુરમાં પ્રવિષ્ઠ સતે પણ અન્તર્ભાદિઃ ચૈનન્યગુણપૂર્ણ સ્થિત છે, તેથી છવ પણ સ્વરૂપતઃ તો અવિષમ જ છે, તથાપિ વિષમમાવાપત્ર તિરાહિતાનન્દ અંશે કરીને જીવસ્વરૂપ થયા છે, તેથી સ્વભાવતઃ સ્વાનન્દાપેક્ષાર્થ જ પુરમા પ્રવર્તે છે, અને તત્ર પુરમાં સુખને પ્રાપ્ત નહિ કરતાં વસ્તુતઃ અવિષમ જ તે જીવ વિષમવત્ થાય છે. અત્ર નિર્ણાત આ જ અર્થ ભગવાનમાં અને જીવમાં વૈલક્ષણયહેતુ છે, ભગવાન સ્વાનન્દપૂર્ણ છે તેથી તે કાઇથી પણ આનન્દને વાગ્છતા નથી, પરન્તુ જીવ તિરાહિતાનન્દ છે તેથી યતઃકૃતશ્ચિત્ પણ આનન્દને અપેક્ષે છે, અને તેથી સ્વરૂપતઃ અવિષમ પણ જીવ સ્વમાવતઃ વિષમવત્ થાય છે, એમ 'અંશકૃતમ' પદ સ્થયન કરે છે. વસ્તુતઃ તો આત્મસૃષ્ઠિ' જ હોવાથી અંશકૃતત્વ પણ વાદમાત્ર છે એમ 'વદન્તિ' પદના ધ્વનિ છે. આ પ્રકારે રમણાર્થ જીવવૈલક્ષણ્યનું જ્ઞાન જેમને નથી તેઓ જ ભગવત્સેવના કરતા નથી એમ નિરૂપતાં શ્રુતિ કરેયે છે કે એ પ્રકારની નગતિને નથી તેઓ જ ભગવત્સેવના કરતા નથી એમ નિરૂપતાં શ્રુતિ કરેયે છે કે એ પ્રકારની નગતિને નથી તેઓ જ ભગવત્સેવના કરતા નથી એમ નિરૂપતાં શ્રુતિ કરેયે છે કે એ પ્રકારની નગતિને નથી તેઓ જ ભગવત્સેવના કરતા નથી એમ નિરૂપતાં શ્રુતિ કર્ય છે કે એ પ્રકારની નગતિને નથી તેઓ જ ભગવત્સેવના કરતા નથી એમ નિરૂપતાં શ્રુતિ કર્ય છે કે એ પ્રકારની નગતિને નથી તેઓ જ

જીવગતિને-જાનીને નિપુણ કવિએા તાે આપના જ અભવ-જન્માદિનિવર્તાક-ચરણને ઉપાસે છે, આનન્દાર્થ જ જીવની પ્રવૃત્તિ છે, અને આનન્દ તો આપના સ્વરુપમાં જ છે. યત્ર છવના પણ आनन्द तिराहित છे तत्र જડમાં ते। आनन्दना गन्ध पण नथी ज तथापि, जेम आत्यन्त निर्णक्ष પણું સુમિમાં ભ્રાન્તને જલની પ્રતીતિ થાય છે તેમ મરીચિકાવતુ, સ્રક્ચન્દનાદિમાં આનન્દ કલ્પીને ક્ષાેક બ્રાન્ત થાય છે. સ્વમાં વિંઘમાન હાેય તે જ આનન્દનું દાન તે વસ્તુ કરી શકે પરન્તુ છવમાં અને જડમાં પણ વિઘમાન જ ન હાય તાદશ આનન્દનું દાન જડજીવ કરી શકતાં નથી, પણ્ડિતા-નિપુણ કવિઓ--આ અર્થને જાતીને આપ ભગવાનના આનન્દનિધિ ચર્ણકમલને ઉપાસે છે. જેમ સકલ ખીજતું આવપતસ્થાન ક્ષેત્ર છે તેમ, સકલ વેદાક્તકર્માક્લતું પણ સફલત્વ આપના ચર્ણકમલમાં છે. સર્વ વેઠ આપના ક્લસાધનરુપ ચરણતું જ પ્રતિપાદન કરે છે, અને યાગસ્વર્ગ પણ વસ્તુતઃ આપના ચરુલુકમલનું જ અમુક રૂપ છે, તેથી વેદાક્તિએ પણ સ્વર્ગાદિ આનન્દ ભગવચ્ચરુલારવિન્દથી અન્યત્ર નથી એમ સિદ્ધ થઈ રહે છે. આપનું ચરણક્રમલ સ્વતઃ અભવ-સર્વથા ઉત્પત્ત્યાદિરહિત-છે એટલું જ નહિ પરન્તુ તે અન્યના પણ ભવતું –ઉત્પત્ત્યાદિતું –નિવર્તંક પણ છે. સ્વર્ગાદિમાં તા વિશેષના અદર્શનથી આનેન્દના સંશય પણ રહે પરન્તુ ભૂમિમાં તા તેવી પણ સમ્ભાવના નથી. તેથી નિપુણકવિએ તો ભૂતલમાં જ આપ ભગવાનમાં વિશ્વાસને સ્થાપે છે, અથવા તીર્થાદિસમ્ભાવનાએ શહાન્તઃકર્ણ થઈને ભૂમિમાં જ તે નિપુણ કવિએા આપમાં વિશ્વસે છે. અન્યત્ર લાેકાન્તરમાં તાે ભાગાબિનિવેશ છે, તેથી તત્ર ક્ષાેકાન્તરમાં પણ ન વિશ્વસતાં તાદશ કવિએા તાે ઇહ ભૂક્ષાેકમાં જ આપના ચરણકમલમાં શ્રહાને રહ્યીને કૃતકૃત્ય થાય છે, અને તેથી જીવાનુપવેશપ્રતિપાદક શ્રુતિ-ઐાનું પણ પર્યવસાન પૂર્ણાનન્દ આપમાં જ થઈ રહે છે. (૭)

> दुरवगमात्मतत्त्वनिगमाय तवात्ततनो— श्चिरितमहामृताब्धिपरिवर्तपरिश्रमणाः। न परिल्रषन्ति केचिदपवर्गमपीश्वर ते चरणसरोजहंसकुलसङ्गविसृष्टगृहाः॥ ८॥ कृष्णे हरी भगवति परमानन्दसागरः। वर्तते नात्र सन्देहः कथा तत्र नियामिका॥ ८॥

દ્દરવગમ અંતમાના તત્ત્વના નિગમાર્થ આત્તનનું આપના ચરિતમહામૃતાબ્ધિપરિવર્ત પરિ-શ્રમણ ચરણસરાજહં સકુલસર્ઝ વિસખ્ટગૃહ કાઇક તો અપવર્ગને પણ હે ઇશ્વર પરિવષતા નથી. ૮. કૃષ્ણ હરિ ભગવાનમાં પરમાન-દનો સાગર છે એમાં સન્દેહ નથી તત્ર કથા નિયામિકા છે. ૮. આતમા દુરવગમ છે, આત્માનો ગમ-ત્રાન-દુ:ખે અવગત છે, કાઇ પણ આત્માને જાની શકતું નથા, એવા દુરવગમ આત્માનું તત્ત્વ પણ દુરવગમ જ છે, તેથી દુરવગમ આત્માના દુરવગમ-તત્ત્વના નિગમાર્થ-નિતરાં જ્ઞાનાર્થ-આપે તનુનો-શ્રીઅર્ગનો-સ્વીકાર કર્યો છે, આત્મતત્ત્વના જ્ઞાનાર્થ લોકાવગત કાઇ પણ કારણ નથી, તેથી તાદશ આત્મતત્ત્વના નિગમનાર્થ-નિતરાં ગમાર્થ-શ્રાઅર્ગનો પ્રાદુર્ભાવ ભગવત્સ્વરૂપમાં થયો. જીવનું દેહગ્રહણ અજ્ઞાનનું કાર્ય છે, પરન્તુ ભગવાનનું તનુગ્રહણ

અદ્દસ્ત્રવરિત છે, અત્રાનકાર્યસદેશ તતુરવીકાર પણ કરીને-સ્વરુપાનન્ય શ્રીઅર્જીના પ્રાદુર્ભાવ કરીને-દુરવગમ આત્માના દુરવગમ તત્ત્વના નિગમ આપ સર્વને કરાવા છા, તેથી અદ્દસુતકર્મા ભગવાન્ આષ્તું ચરિત જ મહાન્ અમૃતાબ્ધિ છે. લાેકસિદ્ધ સમુદ્રથી પણ ભગવચ્ચરિતાબ્ધિ અધિક છે, તેથી તે મહાન્ છે. આ લાેકસિંહ સમુદ્રનાે તાે કથગ્નિયત્ શાષ પાન બન્ધન વા ઉલ્લક્ષેન પણ થઈ શકે, પરન્તુ આપના અદ્ભુત ચરિતામૃતાબ્ધિના તા શાષાદિ ક્રાઇ પણ કરી શકતું નથી, તેથી ભગવચ્ચરિતનું મહત્ત્વ અબ્ધિત્વ અને અમૃતત્વ પણ આ પ્રકારે ઉપપાદિત કર્યું. તાદશ ચરિતમહામૃતાબ્ધિમાં પરિવર્તાર્થ-- બહુધા આલોડનાર્થ--જેમણે પરિશ્રમણ--પરિતઃ શ્રમ--કર્યું છે એવા કાેઇક વિરલ ચરિતમહામૃતાબ્ધિપરિવર્ત પરિશ્રમણ બક્તમાં જ તાદશ પણ મહામૃતાબ્ધિચરિતને આલોડવાનું સામર્થ્ય હાય છે,તેથી સ્વય' પ્રાપ્ત અથવા કાેઇએ દીયમાન અપવર્ગને--મોક્ષસુખને-- પણ તેઓ મહાર્સપાનમત્તવત્ ચહતા નથી, બહુધા પ્રરાચના સતે પણ તેમને તાદશી અપવર્ગે ચ્છા જ ઉત્પન્ન થતી નથી, અત્ર વક્તવ્ય જ શું ? હે ઇશ્વિર! આપ સ્વતઃ પણ કઠાચિત તેમને અપવર્ગનું દાન કરો તથાપિ આપ ઇશ્વિરે પણ દીયમાન અપવર્ગ તે -માલસુખતે--વિરલ ભક્તા કદાપિ પણ પરિલયતા નથી. જેમ લાકમાં કાઇક એકાકી રસાતુમવકરે તદપેક્ષાએ પણ સર્વ યોગ્યે સહ વર્તમાન હોય તો રસાનુભવ સુખાધિકયહેતુ થાય છે તેમ એકાકયનુભૂત માેક્ષાન-દની અપેક્ષાએ પણ ચરિતમહામૃતાબ્ધિપરમાન-દરસ અધિક છે એમ નિશ્રય કરીને, આપના ચરહ્યુસરાજમાત્રના એક અનન્ય આશ્રય કરીને સ્થિત પરમવિવેકવાન્ હંસસમૃહના સર્કાર્થ તાદશ હંસકુલે સહ પરમાનન્દ બહુધા ભોક્તવ્ય છે એ અભિલાષાથી તે કથાભિલાષી વિરલ ભક્તોએ સ્વ-ગૃહતું પણ વિસર્જન કરી દીધું છે, તેથી માેક્ષાપેક્ષાએ પણ ભગવત્કથાશ્રવણરસ અધિક છે એમ સિદ્ધ થઈ રહે છે, અને તત્ર ગૃહ--ગૃહસ્થાશ્રમ--પ્રતિખન્ધક હેાવાથી ગૃહસ્થિતિમાં ભગવત્સેવદાની સમ્મતિ ન હોવાથી તાદશ વિરક્ષભક્તા વ્યસનાવસ્થામાં તા ગૃહના પણ ત્યાગ કરીને કથાપરમાનન્દ-રસભાગ કરે છે, તેથી આનન્દપાપ્ત્યર્થત્યાગપ્રતિપાદકશ્રુતિનું પણ સ્વારસ્ય સદાનન્દ દુ:ખમાત્રહર્તા ઐધર્યાદિસમ્પન્ન આપમાં વિદ્યમાન પરમાનન્દસાગરની નિયામિકા જે કથા તે કથાનિષ્ઠ રસમાં or थर्छ रहे छे. (८)

> त्वदनुपथकुलायमिदमात्मसुहृत्प्रियवच् चरति तथोन्मुख त्विय हिते प्रिय आत्मिन च। न बत रमन्त्यहो असदुपासनयात्महृनो यदनुशया भ्रमन्त्युरुभये कुशरीरभृतः॥९॥ असत्सङ्गो न कर्तव्यो भक्तिमार्गस्य बाधकः। देहे ह्यनुगुणे कृष्णे नेन्द्रियाणां प्रियं चरेत्॥९॥

આ કુલાચ ત્વદનુષથ આત્મસહિત્પિયવત્ ચરે છે તથા હિત પ્રિય અને આત્મા આપ ઉન્મુખ સને પ્રિય આત્મામાં જે રમણ કરતા નથી તેઓ અહેા અસદુપાસનાએ આત્મહા છે, જે અસદુ-પાસનામાં અનુશયવાન્ ઉરુભયમાં કુશરીરભૃત્ ભ્રમણ કરે છે. ૯. બક્તિમાર્ગના બાધક અસત્સર્ક્ષ કર્તવ્ય નથી, દેહ અને કૃષ્ણ પણ અતુગ્રુણ સતે ઇન્દ્રિયાનું પ્રિય ચરવું નહિ. ૯.

જેમ પક્ષીઓને કુલાય-નીડ-હાય છે તેમ જીવને કુલાયરુપ આ શરીર છે, કિગ્ન્ય આ શરીર, પણ ત્વદનુપથ છે, આપને અનુગુણ છે, સેવકરૂપસર્વે નદ્રિયવુક્ત બલવિવેકાદિયુક્ત છે, તેથી ઇન્દ્રિયવત્ત્વ જ સેવામાં અધિકારી--વિશેષણ-છે, તાદેશ ત્વદનુષથ શરીરમાં જો અહન્તામમતા દઢ હોય ત્યારે તેા જીવ તે શરીરને ભગવદર્થ વ્યાપૃત ન પણ કરે, પરન્ત આ શરીર તેા કલાયમાત્ર છે. જેમ પક્ષ સમાગત થયે પક્ષીઓ પણ કુલાયમાં રિથતિ કરતા નથી તેમ આ શરીર પુત્રાદિથી મિન્ન છે કુલાયન વત્ કેવલ ગૃહરૂપ છે તત્ર ઇન્દ્રિયાદિથી પણ શરીર બિન્ત છે એમ વિવેક પ્રાપ્ત કરીને શરીર સર્વદા કુલાયવત ત્યક્તવ્ય જ છે એમ જનાતાં તત્ર અહન્તામમતાની દઢતાના અવકાશ જ નથી. તત્ર પણ આ દેહ આત્મવત્ સહર્કત્ અને પ્રિયવત્ ચરે છે, જેમ આત્મા સ્વાધીન હોય છે તેમ આત્મવત્ શરીર પણ સ્વાધીન છે, સ્ત્રીદેહવત્ વા સેવકદેહવત્ આ શરીર પરાધીન **નયી**, **તથા**પિ આત્મવત ચરતું પણ શરીર જો ધર્મ કાર્યમાં અસહિવૃદ્ધ હોય તા પણ કાર્યસિદ્ધિ થાય નહિ, પરન્ત આ શરીર તો સુહુદ્વતુ-મિત્રવતુ-આચરે છે, જેમ મિત્ર આપણું હિત જ કરે છે તેમ આ ધર્મ-કાર્યાદિસમર્થ શરીર પણ છવતું હિત જ ચરે છે, કિગ્ન્ય આ શરીર પ્રિયવત ચરે છે. જેમ પ્રિય स्नेद्धविषय द्वाय छे तेम आ शरीर प्रियवत् स्नेद्धमात्र यरे छे, छवतुं स्निज्धमात्र आयरे छे, भद्धापातह-યુક્તવત્ આ શરીર દિષ્ટ-દેષ-ચરતુ નથી તેમ જ ચણ્ડાલાદિદેહવત્ આ શરીર જીવને મનાવીડા પણ ચરતું નથી, પ્રિયવત ચરતું આ શરીર કાઇ પણ અંશે જીવમાં ત્રપાને ઉત્પન્ન કરતું નથી, તત્ર પણ હિત પ્રિય અને આત્મા એવા આપ ઉન્મુખ છો, સ્વસેવાર્થ બ્રાહ્મણાદિદેહદાને આપ સમ્મુખ જ છો, સ્વ-સેવાર્થ બ્રાહ્મણાદિદેહને ઉત્પાદીને મત્સેવા કયારે કરશે એમ આપ ઉત્મુખ છા, કિગ્ન્ચ આપ હિતકારી છો, જ્યારે પ્રમાદથી તે દેહનું કાંઇ પણ વિદ્યાતક પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે આપ તેનું પાલન કરા છા એ સુહત્કૃત્ય છે, કિગ્ન્ચ, આપ પ્રિય છો, પ્રીતિવિષય છો, એટલું જ નહિ પરન્તુ આત્મા પણ છો, બહિ:પ્રિયકાર્યં-કર્તા કાર્કક ખિન્ન પણ થાય, પરન્તુ આપ તો આત્મા હોવાથી જીવનું અન્તઃપ્રિયકાર્ય કર્યા જ કરા છા, તેથી ખેદતા-શ્રમના-પણ અવકાશ નથી, અથવા આપ આ દેહના આત્મા છા, અતે આત્મા તા સર્વને જ આવશ્યક છે, આત્માના અભાવમાં ક્રાપ્ટએ કાંઇ પણ શક્ય નથી. આ પ્રકારે એમના સાધન શરીર અને સેવ્ય આપ અનુગુણ સતે પણ જેઓ પ્રિય આત્મામાં રમણ કરતા નથી, સર્વાત્મભાવે આપની સેવના કરતા નથી, તત્ર હેતુ અસદ્દની ઉપાસના છે, અસદ્દની ઉપાસનાએ દુષ્ટસકુથી તેઓ આપનું બજન કરતા નથી, 'ઉપાસના'પદે ખાજ્ઞ ક્ષુદ્રદેવતાના પરિગ્રહ થાય છે. તે બાહ્ય ક્ષુદ્રદેવતાના સકુન્માત્ર પણ સર્કો થતાં અનન્યતાભ્રંશ થતાં ભગવદ્વજન નષ્ટ થઈ જાય છે. અસદુપાસનાએ દુષ્ટસ્કુથી જેઓ આપનું બજન કરતા નથી તેઓ શરીરસામગ્રી અને સેવ્ય આપ એમ ઉભયે પણ અતુકૃલ સતે કેવલ આત્મહા છે, આત્મધાતી છે, સર્વ અતુકૃલ સતે પણ પૂર્વ-કૃત પાપથી સર્વપુરુષાર્થનાશક અસત્સક્ષ તેમને પ્રાપ્ત થાય છે, અને તેથી અન્તે તેઓ આત્મહા થાય છે, અથવા અસતુ-દુષ્ટ-ઇન્દ્રિયોની જ ઉપાસનાએ તેઓ આત્મહા થાય છે, જેમાં-જે અસદુપાસનામાં વા જે અસત્સક્ષુમાં–અનુશયે--અન્તઃકરણવાસનાએ--યુક્ત તે આત્મહા ઉરુભય સંસારમાં કુશરીરને પ્રાપીને અનેક જન્મમાં પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે પરન્તુ કદાચિત પણ સુખલેશને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી, અહેા આશ્ચર્ય ! ખતપદ ખેદવાચક છે, સકલલેન્દ્રિયસામર્થ્યયુકત ભગવર્દ્ધ દિકધર્માપ્યિક સર્વાનુગુણ શરીર પ્રાપ્ત કરીને અને સર્વાત્મતાએ આપ ઉન્મુખ પણ સતે જે આપમાં રમણ કરતા

નથી--સેવાદ્યાસિકત કરતા નથી--તેઓ માસાનુપયાગિ મુહુર્મું હું જન્મમરણસ્વભાવરુપ કુશરીરને ધરીને વર્તમાન સતા ઉરુભય--મહર્ભ્યયુકત--સંસારમાં પરિભમણ કર્યો કરે છે, તેથી અમે શ્રુતિઓ ખિન્ન છીએ. એ પ્રકારે ભગવર્દ્ધજન જ જીવનું અવશ્ય કર્તવ્ય છે એમ નિરુપણ કરીને ભગવત્સેવનામાં પ્રતિખન્ધક હેય અસદુપાસનાના ત્યાગનું પ્રતિપાદન કરતી શ્રુતિનુ પણ સ્વારસ્ય આપની સેવાસિહિમાં જે થઈ રહે છે એમ સિહ કર્યું. (૯)

निभृतमरुन्मनोक्षदृढयोगयुजो हृदि यन् मुनय उपासते तद्रयोपि ययुः स्मरणात्। स्त्रिय उरगेन्द्रभोगभुजदण्डविषक्तिथियो वयमपि ते समाः समदृशोद्धिसरोजसुधाः॥ १०॥ सर्व एव हरेर्भकास्तुल्या यान् मन्यते हरिः। अतः कृष्णो यथात्मीयान् मन्यते भजनं तथा॥ १०॥

નિબૃતમરુન્મનાક્ષ દહયાગયુક્ મુનિઓ હૃદયમાં જેને ઉપાસે છે તેને જ શ્મરણથી આપના અરિ પણ પ્રાપ્ત થાય છે અને ઉરગેન્દ્રમાગબુજદ્દણકવિષક્તધી સ્ત્રીઓ તેમ જ અમે પણ પ્રાપ્ત થાંય છે અને ઉરગેન્દ્રમાગબુજદ્દણકવિષક્તધી સ્ત્રીઓ તેમ જ અમે પણ પ્રાપ્ત થાઈએ છીએ, કારણ કે અદ્ભિસરાજસુધા તેઓ આપના હોવાથી સમદક આપને તો સમ જ છે. ૧૦,

જેમને હિર માને તે સર્વ જ હિરિના ભક્ત તુલ્ય છે, તેથી જે પ્રકારે કૃષ્ણ આત્મીય માને

ते प्रधारे भजन आवश्यक छे. १०.

પ્રાણાયામે મરુત્તે-વાયુતે-પ્રત્યાહારે મનને અને ધ્યાને અક્ષતે-ઇન્દ્રિયાને-જેમણે નિતરામ્ ભર્યા **છે એ**વા નિભૃતમરુન્મનાક્ષદઢયાેગયુજ્–દઢયાેગને યાજતા–યાગે કરીને નિરન્તર ભગવચ્ચિન્તક મુનિએ મર્યાદામાર્ગે હૃદયમાં માનસપૂજાદિએ ભગવાનને ઉપાસે છે, ભગવાનમાં મન દઢ સ્થાપે છે, તે જ ભગવત્રવરુપને તેમના અરિ-શ્રિશુપાલાદિ-પણ પુષ્ટિમાર્ગે સ્મરણ્યી પ્રાપ્ત થાય છે, સર્વાત્મના યત્ર જ મન નિવિષ્ટ થાય છે તે જ સ્વરૂપને તેઓ પ્રાપ્ત થાય છે, તેથી વિહિતની અને નિષિદ્ધની પણ તુલ્યા જ ગતિ કથીને ભગવાનમાં પ્રમેયળલ જ મુખ્ય છે નિદ્ધિ કે પ્રમાણુખલ પણ એમ સૂચિત કર્યું. આ ઉભયની તેા અન્તર્મું ખતા પણ છે, પર્ન્તુ બહિર્મું ખ પણ આપને જ પ્રાપ્ત થાય છે, ઉરગેન્દ્રના ભાગવત્-શેષના કાયતુલ્ય--આપના ભુજદ્દપુડમાં--શ્રીહસ્તમાં--જેમની ધી-- ખુદ્ધિ--વિશેષે સક્ત--વિષકત--છે તાદશી અન્તર્ભાહિર્મું ખગાપી અને સર્વાદરણીય અન્તર્મું ખ અમે શ્રુતિઓ પણ તે જ ભગવત્સ્વરૂપને પ્રાપ્ત થઈએ છીએ. એ પ્રકારે આપના પુરુષો અને આપની સ્ત્રીઓ--જેમને આપ પ્રાપ્ત થાંએ છા તે સર્વે જ--આપને તા સમ-સમાન-છે, કારણ કે આપ ભગવાન સમદક છો, સર્વે જ સ્વકીયોને સમત્વે માના છો, કારણ કે તેએ સર્વ પણ આપના જ અક્સિરોજનું મુખ્ડુ ધારણ કરે છે. મુનિઓનું ચરલુધારણ સ્પષ્ટ જ છે, દેવીઓને તાે મારણાર્થ આપ સમાગમાં છે એ ભાવનાએ ચરણુદર્શન જ ૮ઢ થાય છે, કારણ કે સમાગમન જ તેમનું ભાવનીય છે, અભિસારપ્રેપ્સ ગાપિકાએાનું પણ બાવનીય ચરણસમાગમન જ છે, અને 'સર્વે વેદા યત્પદમામન્તિ'-વાકયોકત પ્રકારે અમે શ્રુતિઓ પણ આપના પદસરોજનું જ સુન્દર ધારણ કરીએ છીએ. આ પ્રકારે સર્વ બજનપ્રકારપ્રતિપાદકશ્રુતિએાનું પણ પર્યવસાન આપમાં જ સિદ્ધ થઇ રહે છે. (૧૦)

क इह नु वेद बतावरजन्मलयोग्रसरं यत उदगादृषिर्यमनु देवगणा उभये। तर्हि न सन्न चासदुभयं न च कालजवः किमपि न तत्र शास्त्रमवकृष्य शयीत यदा ॥ ११॥ ज्ञानमार्गो भ्रान्तिमूलस्ततःकृष्णं भजेद् बुधः । प्रवर्तकं ज्ञानकाण्डं चित्तराष्ट्रये यता भवेत् ॥ ११ ॥

જેમાંથી ઋષિ બ્રહ્માના અને તે બ્રહ્માથી પછી ઉભય દેવગણના ઉદ્દગમ થયા તેવા અશ્રસરને **ઇ**હ બત કર્યા અવરજન્મલય વેદી શકે ? જ્યારે અવકર્ષાને શયન કરે છે ત્યારે તા તત્ર નથી હોતું સત્, નથી હોતું અસત્, નથી હેાતું ઉભય, નથી હેાતેા કાલજવ, કે નથી હેાતું શાસ્ત્ર પણ. ૧૧. ત્રાનમાર્ગ બ્રાન્તિમૂલ છે તેથી ખુધે કૃષ્ણને ભજવા, કે જેથી પ્રવર્તક ગ્રાનકાણ્ડ ચિત્તશુદ્ધચર્ય

થાય. ૧1.

*છ*હ આ સંસારમાં બત કેાણ બગવાન્તે જાતે છે ? અમે પણ જાનતાં નથી, બગવાન્ સર્વ પ્રમાણુથી અગ્રસર છે, સર્વ પ્રમાણુથી પૂર્વે જ ભગવાન તા સિલ્લ છે, અને તેમના જ્ઞાતા તા અવરજન્મલય છે, ત્રાતાનું જન્મ અને લય તાે ભગવાન્થી પશ્ચાત્ છે, ત્રાંતા તાે મધ્યમ અવસ્થામાં જન્મ્યા અને લીન થયા, ભગવાન્ પ્રથમતઃ સૃષ્ટિ ઉત્પાદીને તિરાહિત થક ગયા, મધ્યે સૃષ્ટિમાં છવા ઉત્પન્ન થયા અને પશ્રાત્ પ્રલયાર્થ ભગવાનમાં જ સમાયાન કરશે. જો **ત્રા**તા પ્રથમતઃ જ સ્થિત હાય અને પ્રલયપર્યન્ત સ્થિતિ કરે ત્યારે તા વ્યવધાયક સૃષ્ટિ અન્તરા ન હાત્રાથી તે ત્રાતાને ભગવાન્તું ત્રાન સમ્ભવે પણ, પરન્તુ ભગવાન્ છે સર્વ પ્રમાણથી અથસર, અને ત્રાતા તા છે અવરજન્મલય, તેથી સુષ્ટિમાં ઉત્પન્ન કાેઇ પણ જીવ ભગવાનને જાતવાને સમર્થ નથી. ભગવાન-માંથી જ ઋષિતા-દ્રષ્ટા પ્રહ્માતાે. ઉદ્દેગમ થયા, અને ઉમયે દેવગણ પણ પ્રહ્માથી પછી ઉત્પન્ત થયા, તેથી ઇહ સંસારમાં ખત કયા અવરજન્મલય ગ્રાતા સર્વતઃ અગ્રસર ભગવાન્તું ગ્રાન પ્રાપ્ત કરી શકે ? કાઇ પણ ત્રાન પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી એ જ ખેદ. પ્રલંયાનન્તર તા વ્યવધાયિકા સૃષ્ટિ નથી તેથી ભગવાન્તું ત્રાન ત્યારે કેમ ન થઈ શકે એમ પણ શકું! ન કરવી, કારણ કે જ્યારે સર્વને જ અવકર્ષીને બગવાન્ શયન કરે છે ત્યારે તાે સત્-કાર્ય--અસત્-કાર્ય--ઉભય--સદસત્ મન--કાલજવ-કાલવેગ-અને કાઇ પણ શાસ્ત્ર-વેદપુરાણાદિશાસ્ત્ર-હોતું નથી, સર્વતા જ અવકર્ષ કરીને જ્યારે ભગવાન્ શયન કરે છે ત્યારે તેા ગ્રાનમાં અપેક્ષિત કાઇ પણ સામગ્રી જ પ્રથમતઃ નથી, ત્યારે તા કાઇ પણ સત્ તત્ર નથી, જો કાઇ પણ સત્નું સત્ત્વ તત્ર તદા હાય તા ગાતાનું પણ તત્ર તદા અસ્તિત્વ સમ્ભવે. ગ્રાતાના જ અભાવમાં ભગવાન્નું ગ્રાન કોને થઈ શકે ? પ્રલયથી પછી અસત્ પણ નથી, ત્રાપક વા હેતુભૂત ઇન્દ્રિયાદિ કાર્ય પણ નથી, ત્રાપક વા હેતુભૂત ઇન્દ્રિયાદિ કાર્યના અભાવમાં ભગવાન તું જ્ઞાન કયા સહકારે થઈ શકે ? તેમ ઉભય સદસત પણ નથી, ઇન્દ્રિયસન્નિકર્ષ વા વ્યાપાર પણ નથી, તેથી પ્રલયાનન્તર સન્નિકર્ષના અને વ્યાપારના અભાવમાં ભગવાનનું જ્ઞાન કર્યે પ્રકારે થઈ શકે ? અથવા ઉભને-સદસત્ને -પ્રાપ્ત કરે તે ઉભય વા સદસત્ મન, તાદશ સદસત્ મન પણ પ્રલયાન-તર નથી, 'નાસદાસીન ના સદાસીત' મન્ત્રવ્યાખ્યાનમાં તેમ જ અશ્વિરહસ્યમાં નિરુપિત સદુ- સત્ મનના અભાવમાં ભગવળ્તાન કચે પ્રકારે સમ્મવે? પ્રલયાનન્તર કાલજવ-કાલવેગ-પણ હોતો નથી, માત્રાસ્વરાદિનિયામક સત્ત્વગુણુપ્રેરક કાલવેગ વા ત્રાનને જે ઉત્પન્ન કરે છે તે કાલવેગ પણ હોતો નથી, તેથી નિયામક પ્રેરક વા ત્રાનોત્તપાદક કાલવેગના અભાવમાં ભગવળ્તાન કચે પ્રકારે સમ્ભવે? પ્રલયથી અનન્તર વેદપુરાણાદિ શાસ્ત્ર પણ હોતું નથી, તેથી સાધનશાસ્ત્રના અભાવમાં ત્યારે ભગવળ્તાન કયી રીતેએ થઈ શકે? પ્રલયાનન્તર સત્ અસત્ સદસત્ કાલજવ અને શાસ્ત્ર સર્વને જ અવકર્ષીને ભગવાન્ શયન કરે છે, તેથી ત્રાત્રાદિ સર્વ જ ત્રાનસામગ્રીને તદા તત્ર અભાવ હોવાથી કાઇને પણ અપરોલ ભગવળ્તાન સમ્મવતું નથી, કદાચિત ભગવત્સાલ્યદ્ધાર થય તે તે તે દેવલ તાવન્માત્રનો ત્રાપક છે પરન્તુ તે કાંઇ અશેષ વિશેષનો બાધક નથી. અવતારમાં તે મર્યાદાવાદી ભગવાન્તા દેહને આનન્દમય માને છે પરન્તુ આત્મસાક્ષાત્કારને તે તે તાદશ માનતો નથી, ભગવદ્ભભવપરિત્રાન પણ યોગજધર્મજનિત હોવાથી સ્વપ્રવત્ છે, તેથી તે કાંઇ વસ્તુનિયામક થઈ શકતું નથી. પ્રમાણના સંવાદ તો નાનાવિધ અનુભવમાત્રથી છે, તે કાંઇ નિર્વિચિકિત્સ ત્રાનને ઉપપાદતો નથી, તેથી પ્રાક્ષ સૃષ્ટિદશામાં અને અનન્તર પ્રલયદશામાં સર્વથા સર્વ જ ત્રાનસામગ્રીને અભાવ હોવાથી ભગવાનો ત્રાતા કાઇ પણ નથી, ત્રાનની પ્રશાંસા તો કેવલ પ્રવર્તિકા છે, યથાકથીગ્યત્ ચિત્રશુદ્ધથી જીવને પ્રવર્તાવે છે કે તેથી શુદ્ધિ પ્રાપ્ત કરીને તે શુદ્ધ જ જીવ ભગવર્દ્ધ રન કરે. આ પ્રકારે ત્રાનપ્રશંસકશ્રુતિનું પણ એકમ્પયં આપના ભજનમાં જ શુદ્ધિતઃ સંસિદ્ધ થઈ રહે છે. (૧૧.)

जिनमसतः सतो मृतिमृतात्मिन ये च भिदां विपणमृतं स्मरन्त्युपिदशन्ति त आरुपितैः। त्रिगुणमयः पुमानिति भिदा यदबोधकृता त्विय न ततः परत्र स भवेदवबोधरसे॥ १२॥ भ्रान्तिमूलतया सर्वसमयानामयुक्तितः। न तिद्वरोधात् कृष्णस्यं परं ब्रह्म त्यजेद् बुधः॥ १२॥

અસત્ની જિન સત્ની મૃતિ આત્મામાં બિકા અને વિપણને ૠત જેઓ રમરે છે તેઓ આરોપિતે ઉપદિશે છે, કારણુ કે પુમાન્ ત્રિગુણુમય એ બિકા અબોધકૃતા છે, તેથી તતઃ પરત્ર અવબોધરસ આપમાં તે ન હોય. ૧૨.

ભ્રાન્તિમૃક્ષત્વે સર્વસમય અયુક્ત દ્વાવાથી તે સર્વસમયના વિરાધથી ખુધે કૃષ્ણાપ્ય પરધ્યકાને ત્યજવું નહિ. ૧૨.

ભગવદ્ભજનપ્રતિકૂલવાદી દિવિધ છે, ૧ અર્ધવૈનાશિક ર સર્વવૈનાશિક. તત્ર પૂર્વાધેમાં અર્ધવૈનાશિકચતુષ્ટયનું નિરાકરણ શ્રુતિ કરે છે. ૧. નૈયાયિક ર વૈશેષિક ૩. મીમાંસક અને ૪. સાહ્પ્પ્યૈકદેશી એમ અર્ધવૈનાશિકચતુષ્ટયના મતને હસતી શ્રુતિ નિરુપે છે કે સત્કાર્યવાદમાં તા સત્ જ કાર્યના આવિર્માવ છે, તથાપિ અસત્કાર્યવાદી નૈયાયિક અસત્ જ ધડાદિની જનિ ઉત્પત્તિ– વદે છે, અસત્ કાર્ય જ પથાત્ જનને કરીને સત્ ઘટાદિ થાય છે, આ પ્રકારના નૈયાયિકવાદ અસર્જ્ છે, ક્રાંષ્ય્ કે સત્તા અને સમ્યત્મ નિત્ય સતે ઘટાનું અસત્વ કેમ ક્રાંષ્ઠ લકે શ્રાન્યનો

અને અસત્ત્વના તા પરસ્પર વિરાધ છે. અસત્ત્વનું જાતિત્વ અને તત્સમવાય નૈયાયિક અડ્ડીકરતા નથી, કે જેથી કાલવ્યવસ્થાએ પણ સત્ત્વને અને અસત્ત્વને એમ ઉભયતે ઘટ પ્રાપ્ત કરે, તેથી કાર્યના કેવલ અદર્શનમાત્રે ઘટાદિ કાર્યનું અસ-ત્વ વદતાં નૈયાયિક ભ્રાન્ત જ છે. નૈયાયિકવાદ જો કાઇ પણ અંશે સત્ય દ્વાય ત્યારે તા અસત્કાર્ય વાદથી ભકિતમાર્ગમાં વિરાધ પ્રાપ્ત થાય, અને સત્કાર્ય ભગવતકૃપાદિના નિત્યત્વે ભજનદ્વારા કુમા પણ ન થઈ શકે. સત્કાર્ય ઇચ્છાદિના પણ નિત્યત્વથી ઇચ્છાએ ભગવદવતાર પણ ન થઇ શકે, અને પરમાનન્દના પણ સુખત્વે અનિત્યત્વથી ભગવાન પૂર્ણાનન્દ છે એમ પણ સિદ્ધ ન થઈ શકે, તેથી આ નૈયાયિકના મતનુ નિરાકરણુ કર્યું. વૈશેષિકાદિ તેા સન્મૃતિવાદી છે, તેઓ સત્ની મૃતિ-મરાયુ-વદે છે, સર્ફ્રાંત સત્ જ છે, તથાપિ તે સત્ પણ સર્ફ્રાત મરે છે એમ તેઓ વદે છે, તેમ સતે સર્ક્ષાત જ દેવદત્તશબ્દવાચ્ય હોવાથી તાદશ સર્ક્ષાતની અગ્રે પરલાેકચિન્તા કર્ત વ્યા નથી એમ આ વૈશેષિકમતનું સ્વારસ્ય છે. સર્વ જ વેદળાહ્યોના મુખ્ય આ સિદ્ધાન્ત છે. તાદશ જ તે ભૂતસ્વભાવથી જ થયા કરે છે એમ તેઓ ભાગની તાે વ્યવસ્થા કરી લે છે, આ પક્ષમાં તાે ત્રાનભકત્યાદિ સર્વ જ માર્ગની તિલાપ કરવામાં આવે છે, તેથી એ મતનું પણ નિરાકરણ કર્તવ્ય છે, 'ઉત્કામન્તં સ્થિતં વાપિ' વાકયથી ઇન્દ્રિયવર્ગે સહિત જ આત્મા સર્ટ્ધાતમાંથી ઉત્ક્રમે છે, અને બ્રહ્મવિદ્ના અનુભવ પણ તેમ જ છે, જાતિસ્મરણ સમ્ભવે છે, અન્યથા તેમના પણ અહિંસાદિ વિધિ વ્યર્થ થઈ જાય. જ્યાતિ:શાસ્ત્ર પ્રમાણ હાવાથી તત્સ વાદિત્વે પણ તે મત વ્યર્થ થઈ જાય છે, શ્રુતિ તો 'અનન્તં નામ' કથીને નામરુપના અન્તાભાવ–મરણાભાવ–કથે છે, અને 'શબ્દ અર્યાશ્રય છે' એમ પણ શ્રવણ હોવાથી દેવદત્તરાબ્દવાચ્ચ અર્થ પણ નિત્યસિંહ અથવા આધિદૈવિક જ છે. દેહતું ઉપલક્ષકત્વ જ છે, પરન્તુ વિશેષણત્વ નથી, આ સર્વ પૂર્વમીમાંસાના ચતુર્થ અધ્યાયમાં કર્મનિર્ણયપ્રસ્તાવમાં ઉપપાદ્ય છે. અવસ્થાન્તરે પાકાદિ સાધન ઉત્પાદીને પુન: અન્યાવસ્થાપન્ન થઈને અન્યભાગ કરે છે એમ તત્ર સિદ્ધ કર્યું છે, નામકરણ પણ શાસ્ત્રીયત્વહેતુથી તત્રત્ય આત્માનું જ છે, નહિ કે દેહસહિત આત્માનું, કારણ કે કેશાદિવત્ વા વસ્ત્રાદિવત્ દેહના પણ સહભાવમાત્ર છે, આ સર્વ હેતુથી સદ્દ આત્માની વા મુખ્ય સર્જ્વાતની પરક્ષાકાદિની અન્યથાનુ પપત્તિએ સત્ની મૃતિ-મરણ-ધટતી નથી, જો આ સન્મૃતિ-વૈશેષિક-વાદ કાઇ પણ અરી સત્ય હાય તા પૂર્વોક્ત ન્યાયે ભક્તિમાર્ગ સિહ થઈ શકે નહિ. મીમાંસકાદિ આત્માના-જવનેત-લેદાબેદ અર્જીકરે છે, અથવા આત્મામાં-યજ્ઞાદિરુપ ઇ ધરમાં-બિદાને-લેદને-સ્વીકારે છે, જેમ સતે એક શ્વરપક્ષ સર્જ્યત થાય નહિ. અન્યથા એક જ ઈશ્વર જો હાય તા તે કર્તુ મકર્તું. મન્યથાકતું સમર્થ હાઇને જીવાને વિષમ કલતું દાન કેમ કરે વા વિષમ કર્મ તે ઇશ્વર કેમ કરાવે અને તેમ વિષમ કર્મ કરાવતા તે એક ઇશ્વિર વૈષમ્યનૈર્ધૃષ્યંને પ્રાપ્ત કેમ ન ચાય ? તેથી કર્માતિરિક્ત કિંધર જ, નથી, અને તે કર્મ રૂપ પણ અનેક છે, તેથી પ્રતિનિયત કર્મ જ કરવું એમ આત્મબેદ-વાદી મીમાંસકાદિ માને છે, તેનું પણ તે મત નિરાકર્તવ્ય છે, અન્યથા એક **કશ્વિરના અ**ભાવમાં પ્રિહ્યુધાન કાતું જ થાય ? તેઓમાં--પ્રતિનિયત કર્મામાં--ઇશ્વરત્વના આરાપથી જ તેમ--ક્લક્ત્વ--તેઓ માતે છે, કારણુ કે તેઓ કર્મ કરે છે અને ક્લને પ્રાપ્ત કરે છે, પરન્તુ તેઓ ક્લદાતા ઇશ્વરનાં દર્શન કરી શકતા નથી, તેથી ક્લ અન્યાધીન--દાત્રધીન--સતે અવશ્ય ક્લદાતાની--ઇશ્વરની--અપેક્ષા છે, સાક્ષાદજન્ય રાજિમિત્તિનિર્માણાદિમાં તેમ જ કલદ દશ્યમાન થાય છે, જેમ પાક સ્વત: એાદનને સાથે છે તેમ યાગ સ્વતઃ કાંઇ સ્વર્ગતે સાધી કેતા નથી કે જેથી કચિરતા અપેક્ષા ન **રહે**. કિંગ્લ

તેમના તા સ્વર્ગ પણ લાકાત્મક છે, અને તે બ્રહ્માણ્ડાધિપતિને જ અધીન છે, સુખનાં સાધન પણ તે જ ઇંધરને અધીન છે, અન્યથા તદાની જ સ્વર્ગ કેમ ન થાય ? તેથી ઇંધર અવશય અડ્ડીકર્તવ્ય છે, અને તેમ સતે મહારાજવત એક જ ઈશ્વરે સર્વ કાર્ય સિદ્ધ થઈ રહેતાં પ્રતિનિયતેશ્વરક્રદ્યના ગારવ દાપથી વ્યર્થ છે, જીવના તા ભેદ અત્ર ઉદ્દૃદ્ધિ નથી એમ જણાય છે, કારણ કે 'આત્મનિ' એમ એકવચનપ્રયોગ છે અને પકુતમાં જીવબેદવિચાર ઉપયુક્ત પણ નથી, જીવબેદ પ્રત્યુત ભકિતસાધક છે, તે કાંઇ ભક્તિમાં તેવા બાધક પણ નથી, અને ભક્તિમાં બાધક જીવમેદ તા બહુધા નિરાર્ક્યો છે અને નિરાકરાશે પણ. અન્ય સાર્કેખ્યકદેશી અને યોગીએ કર્મક્લને--વિપણને--ઋત--સત્ય -અને તેથી નિત્ય માને છે, યોગે સાધિત અર્થ નિત્ય કથાય છે, અને વૈદિક નિત્યકર્મે અક્ષયાત્મા લાેક પ્રાપ્ત થાય છે એમ તેમની માન્યતા છે, તે પક્ષમાં પણ તેમને ક<sup>9</sup>વરતું પ્રયાજન નથી, કારણ કે સ્વસાધ્ય નિત્ય વૈદિક કર્મે જ અક્ષયાત્મા લોકની સિદ્ધિ થઈ રહે છે. નિત્યકર્મ ફક્ષવાદી સાર્કે મ્થકદેશિયાગીનું આ મત પણ નિરાકરણીય છે. કારણ કે પ્રશંસાવાચક શબ્દોમાં સત્યત્વારે પિકા યુદ્ધિએ જ તે પક્ષ સમ્ભવે, 'અપામ સામમમૃતા અભૂમ' વાકચમાં સામની અને 'અક્ષય્યં હ ચાતુ-મસ્ત્રિયાજિન: સુકૃત' વાકયમાં સુકૃતની પ્રશંસામાત્ર છે, તેવા પ્રશંસામાત્રવાચક શબ્દમાં સત્યત્વના આરોપે તાદશ સાહખ્યકદેશયાગપક્ષ ખુદ્ધિદાષતઃ સમ્બવે છે, તેથી અસત્કાર્યવાદી નૈયાચિકના સન્મૃતિવાદી વૈશેિકનાે આત્મબેદવાદી મીમાંસકાદિના અને નિત્યકર્મ ફલવાદી સાકુપ્ય્યૈકદેશયાેગીના એમ ચારે અર્ધ-વૈનાશિકના વાદ કેવલ બ્રાન્તિવાદ છે, કારણ કે તે સર્વે આરુપિતે--આરોપિત બ્રમે--કરીને જ તેમ સ્મરે છે--નિરુપે છે, અને શિષ્યોને તેમ ઉપદિશે છે, તેથી આરોપિતે--પ્રશંસાવાચક શબ્દોમાં સત્ય-ત્ત્વારે પિકા ભ્રમખુહિએ-તે તે પક્ષના ઉદ્દભવ થચાથી તેમના વાકચાનુરોધે પૂર્વ સિંહ ભકિતસિહાન્તમાં કાંઇ પણ દૂપણ આશદ્રેલું નહિ, આ પ્રકારે વૈનાશિકનિરાકરણ પૂર્વાર્ધે સમાપ્ત થયું, હવે સર્વ-વૈના શકતું નિરાકરણ. તત્ર પૂર્વ પક્ષના આ પ્રકાર છે, ભવદુકતન્યાયે તા ત્યારે ભક્તિમાર્ગ પણ સર્ફોત નથી. કારણ કે બકિતમાર્ગમાં સેવ્ય વિષ્ણ શિલ વા પ્રહ્મા હાય છે, અને બકિતમાર્ગસેવ્ય આ વિષ્ણ્યાદિ તેા ગુણાભિમાની પ્રતિનિયતમાત્રકાય કર્તા હેાવાથી સ્વભકતાર્થે પણ સ્વાધીનમાત્ર જ કાર્ય કરી શકે છે અને તેથી આ ત્રિગુણમય પુમાન્ પુરુષ–ષ્રદ્ધાણ્ડાભિમાની નારાયણ–સ-ત્વરજસ્તમાગુણે કરીને વા ઉપાધિભેદથી જીવે કરીને સ્થિત્યાદિક પ્રતિનિયતકાર્યમાત્ર કરે છે. તેથી અલ્પદાતત્વથી અને <u>ગુણમયત્વથી ભકિતમાર્ગે પણ શું</u> ? અને ગુણમયત્વથી તે નારાયણ પુરુષ પણ તિરાહિતાનન્દ છે. તેથી તે પણ રાજસેવકવત્ અન્યાપધાવનને અપેક્ષે છે, અને પુરાણમાં તથા ક્ષાેકમાં દ્રેખાય છે પણુ તે જ પ્રકારે, એમ સ્માર્તનું મત છે. આ પ્રકારનું સ્માર્ત મત પણુ નિરાકર્તવ્ય જ છે, અન્યથા પૂર્વોકત બકિતમાર્ગ સિલ્દ રહે નહિ, અસિલ્દ થઈ જાય. બજનીયમાં પૂર્વ પક્ષીએ જે બિદા--ભેદ–કથી તે પણ અમોધકૃતા છે, ભગવત્સ્વરુપાત્તાનથી થઈ છે, સ્મુ⊷પ્રસિદ્ધયા⊶આર્ત–દુઃખી-તે સ્માર્ત, એ પ્રકારના સ્માર્ત શબ્દવાચ્ચ વાદીઓ જેને નારાયણ વદે છે, તે તેા સાત્ત્વિકી ભગવદિભૂતિ છે, લક્તિમાર્ગ પ્રતિપાદ ભગવાન્ તાે કાંઇ તાવન્માત્ર નથી, તે તાે સાક્ષાદ્દ જ પુરુષોત્તમ છે એમ ખહુધા નિરુપ્યું છે. આ પુરુષોત્તમપક્ષમાં પણ જો અજ્ઞાન મુલભૂતનું-મુલસ્વરુપસંબદ્ધ-જ હાય ત્યારે તા પૂર્વીકત દાષ તદવસ્થ જ રહે, અને તેથી જ કાઇક સર્વવૈનાશિક વાદી તા મૂલભૂત જ બ્રહ્મને અજ્ઞાનના આશ્રય અને વિષય પણ વદે છે, આશ્રયત્વવિષયત્વભાગિના નિર્વિભાગચિતિ જ ૅવલા છે, અને પૂર્વસિંહ તમાગુણના આશ્રય અને ગાચર પણ કાઇ પણ પશ્ચિમ પાશ્ચાત્ય भहार्य अर्थ शक्तो नथी अम ते सर्व वैनाशिक्षकातीनी क्ष्यमा छे, आ प्रध्य पक्षत्रं निराक्ष्य कर्ता व्य

છે, અન્યથા બિકતમાર્ગ પરમાર્થપર્યવસાયી ન થતાં કેવલ વ્યવહારમાત્રપર્યવસાયી થાય, તેથી કૃતિ અન્નાનો નિષેધ કરતાં કથે છે કે આપ પુરુષોત્તમમાં તે અબોધ--અન્નાનરુપ અવબોધ--કાઇ પણ પ્રકારે પ્રવર્તતો નથી, કારણકે આપ તો તતઃ--અબેધતઃ--તાદશ અવબોધતઃ--પરત્ર અને અવબોધરસ છો, 'આદિત્ય ર્ણુ' તમસઃપરસ્તાત્' 'યઃ સર્વદ્યઃ સર્વ શકિતઃ' 'સત્ય' ન્રાનમનન્ત હાર્દ્યો ઇત્યાદિયી આપ સ્વપ્રકાશ અને ચિદાતમાં છો, એમ સિદ્ધ થઇ જતાં ધ્રુતિસહસ્ત્રે આપમાં અન્નાનો સમ્બન્ધ પણ નિરાકૃત જ છે, અને અવબોધનો--ન્રાનનો--પણ જે પરમાનુભવરુપરસ તે જ આપનો આત્મા-સ્વરુપ--છે. આ પ્રકારે અર્ધ વૈનાશિક મતાન્તરમાત્ર કેવલ બ્રાન્તિમૃલક છે, અને ભગવન્માર્ગ તો સર્વદા સર્વથા નિર્દુ છ જ છે, તેથી પૂર્વસિદ્ધ નિર્દુ છ ભગવન્માર્ગ ભગવાન્ સેવ્ય છે એમ સિદ્ધ થયું જે વાદીઓ ભગવર્દ્ધજન નિર્દ્ધ સહીને અન્યથા શાસ્ત્ર વદે છે તે સર્વનું અર્ધ વૈનાશિક અને સર્વ વૈનાશિક મત બ્રાન્તિમૃલત્વે અયુક્તિતઃ સર્વથા ઉપેક્ષ્ય જ છે તેથી તત્કૃત વિરાધને પણ અકિગ્ન્ચિસરમાત્ર માનીને પૂર્વક્તિ કૃતિસદ્ધ જ મહામર્ગલ ભગવન્માર્ગ સદાનન્દ કૃષ્ણ જ સેવનીય છે એમ શ્રીત સિદ્ધાન્તો પ્રકાશ અત્ર વકતી શ્રુતિએ આ પ્રકાર કર્યો. (૧૨)

सदिवं मनस्त्रिवृत् त्वियं विभात्यसदामनुजा सदिभिमृशन्त्यशेषिमदमात्मतयात्मविदः। न हि विकृतिं त्यजन्ति कनकस्य तदात्मतया स्वकृतमनुप्रविष्टिमिदमात्मतयावस्तितम्॥ १३॥ जीवानां ब्रह्मरूपत्वाद् दोषा अपि च मानसाः। जगच सकलं ब्रह्म ततो दोषः कथं हरो॥ १३॥

ત્રિવૃત્ અસત્ આમનુજ મન આપમાં વિશેષતઃ સદ્દત્ પ્રકાશે છે, આત્મવિદ્ આ અશેષ જગત્ને આત્મતાએ સત્ અભિમર્શે છે, કારણ કે (કનકથી) કનકની વિકૃતિને તદાત્માએ ત્યજતા નથી, સ્વકૃત અને સ્વાનુપ્રવિષ્ડ આ સર્વ આત્મતાએ અવસિત છે. ૧૩.

જીવ બ્રહ્મરુપ હેાવાથી દેાષ પણ માનસ છે અને સકલ જગત્ બ્રહ્મ છે તેા હરિમાં દેાષ ક્રુયે પ્રકારે ? ૧૩.

ભગવન્માહાત્મ્યાર્થ જગતકર્તુ ત્વસર્વાશ્રયત્વાદિ ધર્મના અડ્ડીકાર કરતાં જગદાશ્રયત્વજગદુપાદાન ત્વથી જગત્સમ્યનિધદાષસમૂહના અને જીવના ભગવત્ત્વથી તર્કૃત કામક્રોધાદિ સર્વ દેષના એમ મુખ્યતઃ દોષદ્વયના પણ પ્રસર્ક્ષ આપ ભગવાનમાં પ્રાપ્ત થતા નથી, જીવભાવમાં જે જે દૂષણુ પ્રાપ્ત થાય તે તે દોષ તા મનના જ છે, કાંઇ જીવના નથી, અને તે મન તા અસત્ જ છે, કારણ કે તેનું વિશેષતઃ નિરુપણ જ થઈ શકતું નથી. યદ્યપિ 'નાસદાસીન્ ના સદાસીત્' શ્રુતિમાં મનનું રુપ તાદશ સદસદાત્મક કથ્યું છે, તથાપિ તત્ર પણ મનનું અસત્ત્વ સહજ છે અને સત્ત્વ તા 'જાયતે' શ્રુતિતઃ આગન્તુકમાત્ર છે, તેથી અત્ર 'સદિવ' એમ સત્ની ઉપમામાત્ર મનને આપી, શ્રુતિમાં સદસ-ત્વે પણ જ્ઞાપિત મન વસ્તુતઃ અસત્ છે, ઉપમાએ જ સદત્ છે, તે મન ઉભયાત્મક સદસત્ છે, કારણ કે તે ત્રિષ્ટત્-ચુણત્રયવેષ્ટિત—છે, તત્ર સત્ત્વાંશ વેષ્ટિત મન સત્ છે, અને રજોતમાંશ વેષ્ટિત મન અસત્ છે, તેથી એતાદશ ત્રિષ્ટત્ મનના પ્રકાશ જીવના સમ્પ્યન્ધથી નથી, કિન્તુ આપના જ સમ્પ્યન્ધથી છે, તેથી તે મન આપમાં-આપના જ પ્રકાશમાં-પ્રકાશે છે, 'મંતસો વશે સર્વામદં અભૂવ નાન્યસ્ય મના વશમન્વિયાય બીષ્માપિ દેવઃ સહસઃ સહીયાન્' શ્રુતિ મનતું જે માહાત્મ્ય કથે છે તે પણ માહાત્મ્ય જીવાશ્રિત મનમાં યુક્ત નથી, પરન્તુ ભગવદાશ્રિત જ મનમાં તે માહાત્મ્ય યુક્ત છે ભગવદાશ્રયત્વે જ મનનું માહાત્મ્ય શ્રુતિસિદ્ધ હોય તથાપિ કામકાંધદાપસમ્યત્ધ તા આશ્રિત મનઃસમ્યત્ધે પણ આશ્રય ભગવાનમાં પ્રાપ્ત થાય એમ પણ આશર્યું! ન કરવી, કારણ કે મનુષ્યપર્યન્ત જ પરિભ્રમણમાં તે મનના તાદશ દાષરવભાવ છે, તૃષ્ણસ્તમ્મથી આરમ્બીને મહત્ત-ત્વપર્યન્ત જે જે જીવગણ છે, તત્ર મનુષ્ય મધ્યસ્**ય** છે, અને મન તા સર્વ જ જીવગણને અર્થ ભગવાને નિયાજ્યું છે, તેથી મન સર્વત્ર પરિભ્રમે છે, પ્રકાત શુસ્ત મળથી આરમ્ભીને મનુષ્યપર્યન્ત ભ્રમત્ અસત્ ત્રિવૃત્ મન આપમાં સર્ફત્ પ્રકાશે છે. જેમ તે મનતું પરિભ્રમણ સમ્બવે છે તેમ તેના અંશબેદની વા સામર્થ્યની પણ કલ્પના કરી લેતી, કારણ કે ઉત્પત્તિપ્રસર્ફોમાં મન એક જ છે એમ પ્રતિપાદન થયું છે. આથી મનુષ્યપર્યન્ત જ પરિભ્રમણ યાવત્ કરે છે તાવત્ જ તે અસત મન સદત્ પણ પ્રતિભાસે છે અગ્રે તેા કવચિત્ સદ્દત્ પરન્તુ ખાહુલ્યે અસદ્દત્ જ ભાસે છે, તેથી કામાદિદાષ મનામુક્ષક જ હાવાથી અને મનતું સ-ત્વ પણ સ્વાભાવિક ન હાેવાથી તાદશ મનાેદાષે આપ ભગવાનમાં કામક્રાેધાદિદાષપ્રસર્જી સર્વથા પ્રાપ્ત થઈ શકતા નથી. નાના પ્રકારે બ્રાન્ત દૃષ્ટિએ બાસમાન પણ આ અશેષ સર્વ જગત્ આત્મતાએ ध्यक्षताओ-- अ सत् छे એम અत्यन्त प्रभाषुभूत आत्मविद् पुरुषा अभिमर्श छे, सर्व ज अहा છે એમ તે આત્મવિદ્દ જાને છે, તેથી આપમાં જગતમગ્યનથી દેષના અને મનસ્સમ્યનથી દેષના પણ પ્રસર્ક પરિહૃત થઈ ગયા, જેમ ઐન્દ્રજાલિકનું અન્યથાપ્રદર્શનસામર્થ્ય તાે ગુણુ છે, કાંઇ દાષ નથી, તેમ મનનું પણ કાૈતુકાર્થ ત્વથી કામાદિભાસન પણ ગુણ જ છે, વસ્તુતઃ તાે તે મન પણ धहा જ છે એમ આત્મવિદ જાને છે, तेथी ते આત્મવિદ્દનું સર્વ જ ગ્રાન આત્મામાં જ પર્યવસે છે, તેથી આત્મા પરમાર્થતઃ સત્ય છે અને તે આત્મા જ જો સર્વ છે ત્યારે તા અસત્યતા પણ ક્રેમ આશ્રુષ્ટ્રાય ? અત્ર યુકિત પણ છે. કનકાર્યા વિશ્રુફ કનકની કુણ્ડલાહિકવિકૃતિને ત્યજતા નથી, પરન્તુ તદાત્મતાએ--કનકાત્માએ--જ તે વિકૃતિનું પણ ગ્રહણ જ કરે છે, દુષ્ટાન્તમાં કનક ઉપાદાન છે અને કુણ્ડલાદિ વિકૃતિ મધ્યમાં દ્રવ્યાન્તરે આપૂરિત છે તેથી કુષ્ડલાદિ કનકવિકૃતિનું ગ્રહણ કનકત્વે થાય તે યુકત છે, પરન્તુ દાર્પ્ટોન્તિકમાં જગદ્દ જડાયાદાનક છે અને તે જડાયાદાનક જગદ્દ જીવસામગ્રીએ પૂરિત છે તેથી જગત્ કયે પ્રકારે ભગવાન એમ પણ શકું ન કરવી, કારણ કે સ આત્માન સ્વયમકુરત ' શ્રુતિએ જગત્ને સ્વે—ભગવાને—જ કર્યું છે તેથી તે આત્માપાદનક છે, જડાયાદનક નધી, અને 'તત્ સુષ્કૃા તદેવાનુપ્રાવિશત્' શ્રુતિતઃ જગત્ રવે—ભગવાને-જ અનુપ્રવિષ્ટ પણ છે, તેથી આત્માપાદાનક આત્માનુપ્રવિષ્ટ જગદ્ અને જગત્માં સ્થિત સામગ્રીમાત્ર પણ ભગવાન જ છે, જેમ કનકાર્યા વિશ્વક કનકની કુણ્ડલાદિ વિકૃતિને કનકાત્મતાએ જે શહે છે, નહિ કે ત્યજે છે, તેમ સ્વે-મગવાને-કૃત અને સર્જનાનન્તર પણ ભગવાને જ અનુપ્રવિષ્ટ આ સર્વ જગદ્દ આત્મ-તાએ-પ્રકાતાએ-જ અવસિત-નિર્ધારિત છે, એમ આ સર્વ જગદ્દ આત્મતાએ જ પર્યવ-સિત છે, તેથી સર્વ જ પ્રહ્મ હાેવાથી કાેના દાેષ કયાં હાેય ? દાેષતું દાેષત્વ પણ મતાન્તરમાં જ છે, બ્રહ્મવાદમાં તા વસ્તુતઃ સર્વ જ બ્રહ્મ છે, તેથી માનસ દાષતું પણ બ્રહ્મત્વ જ છે, અને તેથી ધ્યક્ષવાદમાં તા સર્વ જ અવિરુદ્ધ છે. આ પ્રકારે જગજ્જીવસમ્અન્ધથી પરસ્સહસ્ત્ર પણ દૂષણના આરાપ આપ બગવાનમાં કરવામાં આવે તે એ અમારું પર્યવસાન તા આત્મવિદ્રના અનુભવની सम्भतिको आपनी निहीषतामां ल थर्ध रहे छे. (१3)

तव परि ये चरन्त्यखिलसत्त्वनिकेततया
त उत पदाक्रमन्त्यवगणय्य शिरो निर्ऋतः।
परिवयसे पश्चनिव गिरा विबुधानपि तां—
स्त्विय कृतसाहदाः खलु पुनन्ति न ये विमुखाः ॥१४॥
सर्वथा सर्वतः शुद्धा भक्ता एव न चापरे।
अतः शुद्धिममीप्सद्धिः सेव्या भक्ता न चापरे॥ १४॥

આપને-વા આપના સમ્ય-ધી ક્રાઇ પણ પદાર્થને-અખિલસ-ત્વસ્થાનત્વે જેઓ પરિચરે છે તેઓ જ નિઋંતિના પણ શિરને અવગણીને પદે આક્રમે છે. તે વિઝુધોને પણ પશુવત્ આપ ગિરા-વાણીએ-બાંધો છો, અપમાં કૃતસાહદ ખરે પવિત્ર કરે છે, જેઓ વિમુખ છે તેઓ પવિત્ર કરતા નથી. ૧૪, સર્વથા સર્વતઃ શુદ્ધ બક્ત જ છે, અપર ક્રાઇ પણ નથી, તેથી શુદ્ધિના અબીપ્સુઓએ બક્ત જ સેવ્ય છે, અપર ક્રાઇ પણ સેવ્ય નથી. ૧૪.

આપને જે પરિચરે છે વા આપના સમ્યન્દ કાઇ પણ પદાર્થને જેઓ પરિચરે છે તેઓ જ નિઋ તિનું -મૃત્યુનું -શિર ૫દે આક્રમે છે, અને તે આક્રમણ પણ તેઓ અગ્રાનથી કરતા નથી, પાન્તુ જ્ઞાનપૂર્વક જ અવગણીને કરે છે. આથી ભગવત્કૃત દાન તાે દૂર રહ્યું પરન્તુ સેવામાત્રે પણ મૃત્યુના જય થાય છે એમ કથન થયું દુ:ખહાનિ અને સુખાવાપ્તિ એ દ્રય તાે સર્વને જ અલીષ્ટ છે, તત્ર ભગવાને જ કરીને સુખ સિદ્ધ થાય છે, અન્યથા કાઇ પણ પ્રકારે સુખ સિદ્ધ થતું નથી એમ નિરુપણ તા પૂર્વે થઈ જ ગયું છે, તેથી દુ:ખહાનિ પણ ભગવત્સેવાએ જ થાય છે અન્યથા પ્રકારાન્તરે દુ: ખહાનિ થતી નથી એમ અત્ર નિરુપાય છે. દુ:ખના અવધિ મૃત્યુ છે, તે મૃત્યુ કમીનુ-સારે પ્રાણીઓને દુઃખતું પ્રકર્ષે દાન કરે છે, સર્વંકર્માપેક્ષાએ પણ દુઃખદાતાની શિરોમર્દનરૂપ અવજ્ઞા મહાન્ અતિક્રમ છે, નિઋિત મન્ધત કરીને જ દુાખપ્રદાત કરે છે, તે દુઃખ પણ એ પશ્ચિારકતું તાે ભગવર્ભ ન જ થઈ જાય છે, તેથી તેમને તાે દુઃખ જ ક્યાંથી હાેચ ક મૃત્યુના મૂર્ધોપરિ સ્પષ્ટ જ पहहान-ध्रुवस्थान-निरू'युं छे, केओ निरन्तर सेवा ५रे छे तेओ सेवार्थ ध्रव वैद्रुएहमां प्रश् અપે લિત છે, દેહાન્તરાદિનિર્પાણમાં કદાચિત સંસ્કારનાશ અને વિલમ્ય પણ થાય, તેથી તે જ શરીર-ને ગ્રહીને તેઓ કુન–સત્વર–સેવાર્થ ધ્રુવ વૈકુષ્ડ પ્રતિ ગમન કરે છે. ત્યારે મધ્યમાં પ્રતિબન્ધકત્વે મૃત્યુ જો આવે છે તા તે પ્રતિબન્ધક મૃત્યુને દેખીને પણ ત્યારે અબીત જ રહીને તે મૃત્યુની પણ અવ-ગણના કરીને આરાહનિશ્રેણિકાવત્ તેના શિરના ઉપયાગ કરીને તેના શિરનું આક્રમણ કરીને તેઓ ધુવ વૈકુષ્ડ પ્રતિ ગમન કરે છે. મહાસાહસા મૃત્યુનું શિર છે, અને તે મહાસાહસાનું પણ ભક્તકૃત કરણ એ જ મૃત્યુના શિરનું અધિરાહણ છે, આ તાે થઈ આધિર્કાતિક વ્યવસ્થા, આધ્યાત્મિકમાં તા દેહદૈહિકવૈદિકાદિ સર્વ જ ધર્મોને ઉલ્લાહ્યીને તે સર્વ જ ધર્મને વિરુદ્ધ પણ કરી દર્દીને પરિચારકા ભગવત્સવા જ કરે છે, અખિલસત્ત્વનિકેતતાએ આપની જ પરિચર્યા કરે છે, તેથી અત્ર બહિર્મુ ખેતા સેવાપસર્જી નથી, અખિલસત્ત્વમાં-પ્રાહ્યુમાત્રમાં-ભગવાન્તું નિકત-સ્થાન-છે, સર્વત્ર ભગવાન જ છે, એમ જાતીને જેઓ સર્વના અવિરાધે પરિચર-સેવે-છે,

તે પરિચારકા મૃત્યુના શિરને આક્રમે છે, ' સર્વ તહિષ્ણ્યમીક્ષધ્વમેવ વસ્તાેષિતા હાસાે ' વાકયથી એવું' અખિલસત્ત્વનિકેતત્વે દર્શ નમાત્ર પણ ભગવત્તાવહેતુ થાય છે. 'કુરુતેર્ચાવિડમ્બનમ્' ' ભસ્મન્યેવ જાહે તિ સઃ' કહ્યાદિવદ્દ અન્યથા-બહિર્મું ખકૃત સેવામાં-તાે દાષતું જ શ્રવણ છે.'તવ' એમ પષ્ઠી વિભક્તિના પ્રયોગથી ત્વત્સમ્બન્ધી કાઇ પણ પદાર્થને પરિચરે, પરન્ત સર્વાત્મભાવ અપેક્ષિત છે, કારણ કે 'મૃત્યાઃ સ મૃત્યુમાપ્તાતિ ય ઇંદ્ર નાનેવ પશુયતિ' શ્રુતિથી એદદર્શનમાં મૃત્યુ પરાક્રમે છે, અને ભેદ-ક્રષ્ટા પરિચારક તે મૃત્યુપરાક્રમને વિવશ થઈ જાય છે, દેહદૈહિકવૈદિકાદિ સર્વના અતેક્રમમાં તે પરિચારકોને દોષ કેમ નહિ અથવા તે ધર્મરક્ષકોના તે પરિચારકા પ્રતિ ક્રેલ્ધ કેમ નહિ એમ પણ શકું! ન કરવી, કારણ કે પરિતઃ વયન–ખન્ધન–આપ કરો છેા, યત્ર સ્વસ્વામી ભગવાન્ મૃત્યુથી પણ શ્રેષ્ઠ દેવાનું ખન્ધન કરે છે તત્ર મૃત્યુની અવગણનામાં ભગવત્પરિચારકને શકું। જ શી <sup>ફ</sup> કિઝ્ચ ભગવાન્ તા ગિરા–વાચાએ–ખન્ધન કરે છે, સાક્ષાદ્ ખન્ધન બગવ્યત્સેવકજ કરે છે, જેમ રાજા તા ગિરા–આજ્ઞામાત્રે–અન્ધન કરે છે પરન્તુ સાક્ષ:દ્ ખન્ધન રાજસેવક જ કરે છે. તેમ દાર્ષ્ટાન્તિકમાં પણ આગ્રામાત્રે જ ભગવાન્ પરન્તુ સાક્ષાત્ તો બન્ધન ભગવત્સેવક જ કરે છે, તેમના તાદશ અતિક્રમ પણ અભ્યાસપાપ્ત જ છે, તેથી અભ્યાસપ્રાપ્ત તદતિક્રમમાં તે પરિચારકાતે કાઇ પણ પ્રકારે શકું! ઉત્પન્ન થતી જ નથી. કિગ્ન્ય જેમ પશુખત્ધન પણ શકટાદિમાં યાજનાર્થ છે તેમ અત્ર વિસુધાને પણ સેવામાં યાજનાર્થ જ પરિચારકા અન્ધન પણ કરે છે, તેથી પરિચારકા સેવાના નિરૂપક છે, વિસુધાને પણ પરિચારકા પશુવત બાંધીને ભગવત્સેવામાં યોજે છે કે જેથી સેવાને પ્રાપ્ત કરીને સ્વગત તે વિષ્યુધા પણ કૃતાર્થ જ થાય, તેથી સેવાર્થ વિષ્યુધાનું બન્ધન કરવામાં પરિચાર કાને તા ક્રાઇ પણ પ્રકારના મનઃકલેશ થતા નથી, આથી સેવકાના દેવની પણ અપેક્ષાએ ઉત્કર્ષ નિરુપ્યા. પરન્તુ સેવકા અમર્યાદ છે તેથી તેએ। નિન્દિત અને અશુદ્ધ કેમ નહિ ! તેઓએ આપમાં જ સાહદ કર્યું છે, તેથી તેઓ નિન્દિત વા અશુદ્ધ નથી, પ્રત્યુત તેઓ તા જગતને પવિત્ર કરે છે. આપથી વિમુખ તપસ્વી વા તત્સદેશ અન્ય ધાર્મિક નથી. અત્ર આ અર્થ છે. શુદ્ધિ પણ અત્ર દિધા છે, ૧. દેાષનિહેરણાત્મિકા અને ૨. ગુણાધારકર્ત્રા, તુત્ર ગુણના ઉત્કર્ષ બગવત્સેવાવિધિ છે. ' યસ્યાસ્તિ ભકિતર્મગવત્યકિઞ્ચના સવૈર્ગુ'ણૈસ્તત્ર સમાસતે સુરાઃ ' ઇત્યત્ર આ ગુણાતકર્ષ નિરૂપ્યો છે, દેાષતાે અવધિ ભગવદવત્તા છે, ' પ્રક્ષહત્યાસહસ્ત્રનું પાપ તાે કથગ્ચન શમે, પરન્તુ ભગવદવત્તાનનું પાપ તા કલ્પકાદિશતે પણ શમે નહિં' વાકય અત્ર પ્રમાણ છે, તેથી જેઓ ગુણવાન્ દ્વાય છે તેએ જ તે જ ગુણુલેશે નિવર્તિ'તદે ષાભાસ હાવાથી અન્યના પણ દેાષને દૂર કરીને ગુણાધાન કરવાને સમર્થ થાય છે, પ્રત્યુત જેઓ દાષપૂર્ણ છે તેઓ તા દાષાંશે જ નિવર્તિતસર્વગ્રહ્મ છે. તેથી તેઓ તાે કાઇ પણ પ્રકારની શુદ્ધિ વસ્તુતઃ કરી શકતા નથી, એ વસ્તુસ્થિતિમાં 'ખલુ' પદે પ્રમાણ સમપ્યું. એમ ભકતના દાષનું નિરાકરણ કરીને શ્રુતિએ ક્લતઃ દાષના પરિહાર કર્યો. (૧૪)

> त्वमकरणः स्वराडिखळकारकशक्तिधर— स्तव बळिमुद्धहन्ति समदन्त्यजयानिमिषाः। वर्षभुजोखिळक्षितिपतेरिव विश्वसृजो विद्धति यत्र ये त्वधिकृता भवतश्चकिताः॥ १५॥

#### सुवर्णप्रतिमेवासौ सर्वानन्दमयोधिराट्। सर्वसेव्यो नियन्ता च निर्दुष्टः सर्वथैव हि॥ १५॥

ં આપ અકરણ સ્વરાડ્ અખિલકારકશકિતધર છેા, જેમ વર્ષ સુગ્ અખિલક્ષિતિપતિના ખિલ ઉદ્દહે છે તેમ આપની અજાએ અનિમિષ દેવા આપના ખિલને ઉદ્દહે છે અને સમદે છે. આપે યત્ર જે તા અધિકૃત છે તત્ર આપથી ચકિત તે તે વિશ્વસ્ટ્રતે તે કાર્ય કરે છે. ૧૫.

સુવર્ણ પ્રતિમાવત્ આ (કૃષ્ણુ) જ સર્વાનન્દમય અધિરાટ્ સર્વ સેવ્ય નિયન્તા અને સર્વથા જ નિર્દુ છે. ૧૫.

એમ ભજનીયદોષને અને ભકતદોષને પણ પરિહરીને ભજન સ્થિર કર્યે સતે પ્રાતીતિક દોષે અમજન આશ્રુંકોને 'ત્વમકરહ્યું:' શ્લોકે નિરાકરે છે. અવતારમાં ભગવાન ઇન્દ્રિયવાન પ્રતીત થાય છે, અને તે ઇન્દ્રિયા જ્ઞાનાર્થ કલૃપ્ત હાય છે, તેમ સતે અધમત્વ અને તત્કાર્યભાધ થાય, ન્યાય-સિદ્ધાન્તવદ્દ મુકત જીવામાં પણ ઇન્દ્રિયા સ્વીકારી શકાય નહિ, કારણ કે વાર્ધનસિ સમ્પદ્યતે ' ઇત્યાદિ શ્રુતિમાં ઇન્દ્રિયોના લયતું શ્રવણ છે અને 'વાગગ્નિરભવત્' શ્રુતિમાં ઇન્દ્રિયો આધિદૈવિક છે એમ શ્રવણ છે, તેથી તાદશ ન્યાયસિદ્ધાન્તનું તા શ્રવણ અવૈદિક કરી શકે, તેથી કશ્વિરનાં તત્તિ વિયત ઇન્દ્રિયા નિત્ય અને જીવાનાં ઇન્દ્રિયા તાે અદ્ષ્ટ કૃત છે, તે જીવેન્દ્રિય પણ પ્રતિનિયત ભગવદીય છે, ભગવદર્થ જ કૃત છે, પ્રતિનિયત જીવેન્દ્રિય ભગવદર્થ કલ્રુપ્ત છે એમ માનવું, તેથી તે ઇન્દ્રિયોએ સહ ભગવાનના સ્વાભાવિક વા આધ્યાત્મિક સમ્બન્ધ વક્તવ્ય છે, અને તેથી દન્દ્રિયના સમ્બન્ધદ્વારા ભગવાન્માં દાષના સમ્યાધ છે, તેથી તાદશ સદાષ ભગવાન્તું ભજન કર્તવ્ય નથી એમ આશ્રધુા થાય તા તેના પરિહાર કરતાં કથે છે, કે આપ અકરણ છા, આપ ઇન્દ્રિયે રહિત છા, કાઇ પણ પ્રકારે આપને ઇન્દ્રિય નથી, અકરણ સહે ઇન્દ્રિયકાર્ય કેમ થઈ શકે એ શક્રાના પરિહાર 'સ્વરાટ્' પદે કથે છે, આપ સ્વરાટ્ છા, સ્વે રૂપે—સ્વરૂપે-જ આપ પ્રકાશા છા, આપતું સ્વરૂપ જ સર્વસમર્થ ન હાય તા ઇન્દ્રિયામાં તે સામ<sup>થ</sup>ર્ય કયાંથી આવે ? મૂલભૂતેન્દ્રિય કલ્પતાં તા અદ્ભેત-વિરાધ પ્રાપ્ત થાય. કિંગ્ચ આપ અખિલકારકશક્તિધર છો, સર્વ-ષડ્ પણ-કારકની-સકલ ક્રિયાકલાપની–આધારાદિ શક્તિને–સામર્થ્યને-આપ ધરા છો, કારણ કે શબ્દાશ્રય તે તે કારકા અનિત્ય છે, ભગવાન્માં જાતિવત્ નિયતશક્તિમત્ત્વ સ્વીકારતાં તેા કાર્યાન્તરતેા ઉદય∸ઉ<sub>ગ</sub>ેમ-જ **થાય** નહિ, સર્વશક્તિમત્ત્વ સ્વીકારતાં તે એક જ ઇન્દ્રિયે પણ સર્વ કાર્ય સમ્ભવતાં તે ઇન્દ્રિયને શુદ્ધ ક્ષક્ષત્વ ચ્યાપન્ન **થ**તાં અનેક કૃતિ વ્યર્થ થઈ જાય, આથી કારકાની સર્વ જ શક્તિને આપ ભગવાન્ જ ધરાે છા--ભરાે છા--ખને તત્તદવસરે તે તે શક્તિને તત્ર તત્ર સ્થાપાે છા એમ માનવું. આ અર્થમાં અન્યથાનુપપત્તિરूપ હેતુનું કથન 'તવ બલિં' ઇત્યાદિએ કરે છે, જો અનિમિષ ઇન્દ્રિયદેવતાની સ્વતઃશક્તિ હાય વા તેઓ સ્વાધીન હાય ત્યારે ભગવાનને અલિ સમર્પીન સ્વયં ભગવચ્છેય ગ્રહે નહિ પરન્તુ 'યાવદ્રલિં તેજ હરામ કાલે' વાક્યમાં સૃષ્ટિસમયે તાદ્દશ વ્યક્તિ હરણની પ્રાર્થનાનું શ્રવણ છે, કિંચ, તે અનિમિષ દેવા અજાએ વ્યાપ્ત છે, તેઓ પ્રકૃતિએ વશીકન છે, તેથી તેઓ સ્વતન્ત્ર કેમ હાય કે લોકમાં અન્નરક્ષકા પણ સ્વામ્યર્થ જ સેવા કરે છે, અથવા તેઓ અજમાત્રને પરિચહે છે, તેથી યત્ર આ અનિમિષ દેવા અત્યલ્પ છે, ઇન્દ્રિયસ્યામીઓની પણ આ સ્થિતિ છે, ત્યારે ઇન્દ્રિયશક્તિઓ તત્ર રિથતિ કેમ કરી શકે ? અલ્પ જ દેવતાઓની આ સ્થિતિ હશે એ

આશ્રુષ્ટ્રાના પરિહારાર્થ મહાન વિશ્વસજૂની પણ આ જ સ્થિતિ છે એમ જણાવવાને અલ્પાન્તરરૂપ દુષ્ટાન્ત 'વર્ષ ભુજઃ' ઇસાદિ પદે કથે છે, જેમ જમ્યુદીપમાં નવ વર્ષ છે−તથા અન્ય દીપમાં સપ્ત સપ્ત વર્ષ કે-તત્ર એકૈક અધિપતિ હોય છે, તેઓ સ્વિનિવાહાર્થ સાર્વભામની સેવા કરે છે, તેમ અંકેકેન્દ્રિયના સ્વામીઓ સર્વસંક્ષાતાધિપતિની સેવા કરે છે, અનિમિષ દેવ અજાએ-માયાએ-આપના ખલિને ઉદ્ભાહ છે અને સમ્યક અદે છે, ભગવાનને ખલિ સમર્પીને તે શેષને સ્વય શહે છે, જેમ અખિલક્ષિતિપતિ સાર્વભામ રાજાતો અલિ–કર્–તવવર્ષાંઘધિપતિ–ખણ્ડમણ્ડલપતિ–વહે છે તેમ વિશ્વ-સુજાદિ દેવા પણ ભગવાનને ખલિ સમર્પાને સ્વયં તદુચ્છિષ્ટ શેષને ચહે છે, અને આ શેષચાહી ઇન્દ્રિયસ્વામીએ⊨ અપ્રયોજક પણ નથી, કિન્તુ તેએ⊦વિશ્વસજુ એ, વિશ્વ સર્જનમાં તેમને⊦ વિનિયોગ કર્તવ્ય છે. કિગ્ન્ચ વર્ષોધિપતિએ તો કદાચિત્ સ્વતન્ત્ર પણ હેાય, પરન્તુ આ વિશ્વસ્ટર્ કેવલ આપને જ અધીન છે એમ વિદ્ધતિ યત્ર યે ત્વધિકૃતાઃ ' ઇત્યાદિએ કથે છે. સુતરાં આપ ભગવાન્થી અન્તઃ ચક્તિ-ભીત-સતા તેઓ તથા તથા કરે છે, અને જે જે કાર્યમાં આપે અધિકારિત્વે તેમને સ્થાપ્યા છે તે તે કાર્ય તેઓ ભગવાનથી ભીત જ રહીને કર્યા જાય છે, અન્યથા-જો તેઓ ત્વદધીન ન હોય તો-તેમના અનિભિપ્રેત કાર્યમાં તેઓ અધિકૃત-સ્થાપિત-જ થાય નહિ, અપ્રિય કાર્યમાં તેઓ વર્વે જ નહિ, આપના જ ભયથી ઇન્દ્રિયા વિરસ દુર્ગન્ધમાં ભયાતક દુષ્ટ શબ્દમાં વા દુ:ખપુગ્જ ખરસ્પર્શમાં प्रवर्ते छे, जो ते हेवा त्वहंधीन न ज हाय ता सुतरां बाडिनिन्हित मबात्सर्गाहि डार्यमां व्यधिक्षरने તેઓ ગ્રહ્કુ જ નહિ. આ પ્રકારે ધર્મધર્મિપ્રકારે બજનાર્થ દેાષાભાવ કથ્યો. (૧૫)

> स्थिरचरजातयः स्युरजयोत्थिनिमित्तयुजो विहर उदीक्षया यदि परस्य विमुक्त ततः। न हि परमस्य कश्चिदपरो न परश्च भवेद् वियत इवापदस्य तव श्रून्यतुलां दघतः॥ १६॥ सर्वभावविनिर्मुक्तः पूर्णः क्रीडार्थमुद्गतः। निमित्तं तं समाश्चित्य जायन्ते जीवराशयः॥ १६॥

ે તતાવિમુક્ત! આપ પરની ઉદીક્ષાએ જ્યારે વિહર થાય છે ત્યારે અજાએ ઉત્થ નિમિત્તપુક્ સ્થિરચરજાતિ સ્વતઃ જ ઉત્પન્ન થાય છે, પરમને કાઇ પર કે અપર ન હોય, કારણ કે આપ પરમ તા વિયદ્દત્ અપદ છે৷ અને શુન્યતુલાને ધરા છા. ૧૬.

સર્વ ભાવવિનિર્મુકત પૂર્ણ કૃષ્ણ ક્રીડાર્થ ઉર્કૃત છે, તે નિમિત્તને સમાશ્રયીને જીવરાશિઓ થાય છે. ૧૬. કાર્ય દ્વારા પ્રાપ્ત દેષને 'સ્થિરચરજાતચઃ સ્યુઃ' શ્લોકે નિરાકરે છે. જો ભગવાન્ પૂર્ણાન-દે સર્વ દેષિવિ-વર્જિત છે તો તે પૂર્ણાન-દ સર્વ દેષિવિવર્જિત ભગવાન્તા અંશ જીવા નાનાવિધ યોનિને કેમ પ્રાપ્ત થાય ? આથી જનાય છે કે ભગવાન્ જ તેમને સ્વહિતાર્થ ઉત્પાદે છે, અન્યથા તેમની ઉત્પત્તિ જ ઘટે નહિ એમ આશ્રુકોને પરિહરે છે કે જેમ સ્વગૃહમાં રમમાણ પણ રાજાને તદા-દોદ્રેકથી બહિર્ગમનેસ્થા થાય છે તેમ જ્યારે આપના વિહર--વિહાર--થાય છે, સ્વાર્થથી નહિ પરન્તુ સ્વાન-દોદ્રેકમાત્રથી આપના પણ કક્ષચિત્ વિહાર--ક્રીડા-- થાય છે, ત્યારે સ્થિરચરજાતિ-

રૂયાવરજર્ફો મલેદ સ્વયં જ વર્ષાકાલે જીવવત્ ઉત્પન્ત થાય છે, પર્જન્ય વર્ષ શુથી અધિક કિગ્ન્ચત્ પણ પણુ કાર્ય કરતા નથી, તેમ ભગવાન પણુ જીવની ઉત્પત્ત્પર્થ કેવલ જ વિહાર કરે છે, તે વિહારથી ચેષ્ટા ઉદ્દગત થતાં તે જ ચેષ્ટા પ્રસિદ્ધ કાલ કથાય છે, અને તે કાલે પ્રકૃત્યાદિ શક્તિએ। પ્રેરિત થય છે, જેમ રાજ નિર્ગત સત્તે અપ્રેરિત પણ સેવક સ્વસ્વકાર્યમાં પ્રવત્તે છે તેમ કાલ ગુણક્ષાેબને કરે છે, અને પ્રબલાગ્નિ ઉદ્દગત સતે વિસ્કુલિકો ાનઃ તરે છે તેમ જીવ પણ નિઃસરે છે, તતઃ કાલે ક્ષુબ્ધ ગુણ સાક્ષત્ અને પરમ્પરાએ સર્વ જ કાર્યજાતને ઉત્પાદે છે, તતઃ ભગવાન્માંથી નિર્ગત તે જીવे। પ્રકૃતિત ઉપગ્રહીને યત્ર કવચિત્ કામવશાત કર્મને વા અજ્ઞાનને નિમિત્તત્વે સમાશ્રયીને નાના-વિધ યોનિને પ્રાપ્ત કરે છે, જેમ વાયુને આલિક્ષીત તે વાયુએ યતઃકુતશ્ચિદ્દ નીચમાન અગ્તિનિર્ગત વિસ્કુલિર્ડ્ર તૃહ્યુદિમાં પડતાં ઉર્દ્ધાને પ્રાપ્ત કરે છે, જલમાં પડતાં નિવીર્ય થઇ જાય છે, અને ભૂમિમાં પડતાં મધ્યનાવ સ્થિતિ કરે છે તેમ, જીવ પણ ભગવાન્માંથો નિઃસરીને પ્રકૃતિને ઉપચહીને નિમિત્તત્વે કર્મના વા અગ્રાનના સમાશ્રય કરીને નાનાવિધ યાનિને પ્રાપ્ત કરે છે, જેમ દુષ્ટાન્તમાં મૂલભૂત વિ કાઇક સ્થલે કાે કાે વસ્ષ્ટ્રિલિંગને યોજે છે તેમ અજાએ-પ્રકૃતિએ-ઉત્થિત સતી તે સ્થિરચરજાતિ આપમાંથી ઉત્થિત નિમિત્તે-કર્માદિએ-સંયાજ્ય છે, તેથી તે સ્થિરચરજાતિ અજયાત્થાનિમિત્તયુક્ છે, અને તેથી ચ્યાપના વિહાર જ તત્ર નિમિત્ત છે. આપની કેવલ ક્રિયાશકિત જ ત્યારે નિમિત્ત હશે એમ આશ્રુકૃતિ ' ઉદીક્ષયા ' પદે ત્રાનશકિતનું પણ નિમિત્તત્વ કથે છે, જ્યારે ઇક્ષા ઉદ્દગતા થાય છે ત્યારે તે ઉર્કૃતા કિલાએ સહિત જ વિહાર થાય છે, તેથા આપનો ક્રીડા કેવલ ક્રિયાશકિતપૂર્વિકા નથી. પરન્તુ વાક્ષાપૂર્વિકા ત્રાનપૂર્વિકા પણ છે. પરન્તુ આ વિહાર પણ અજાએ થાય અને તેથી પ્રકારાન્તરે પણુ દેાવ પ્રસકત થાય એમ આશકું નિ 'પરસ્ય' પદે પરિદ્ધરે છે કે આપ પર છેા, અજાના પણ નિયામક છો, તેથી નિયામક આપમાં નિયમ્યા માયાએ કૃત દેાવસ સર્ગ પણ પ્રસક્ત થતા નથી. જેમ ભાર્યાએ માહ વા આસકિત થાય છે તેમ ભગવાન્માં ભાર્યાવદ્ માયાએ કૃત માહેના વા આસકિતના પણ પરિહાર 'વિમુક્ત તતઃ' પદે કરે છે કે આપ તતઃ વિમુક્ત છો, તે અજ એ સહ આપના સમ્યન્ધ જ નથી, સમ્યન્ધ હ્યુંય ત્યારે તા તે અન્ન કાંઇ પણ માહાસક્તિરુપ કાર્ય કરી શક, પરન્તુ જેમ ક્ષુદ્રા દાસી રાજપ્રેરિકા થઈ શકતી નથી તેમ વિહારમાં કવ પણ ક્ષુદ્રા માયા દાસી ભગવત્પ્રેરિકા થઈ શકતી નથી, પ્રકૃતિ પ્રેરિકા મા હાે તથાંપિ ગુણ કાલ વા અન્ય જ અન્તરકાાં શક્તિ પ્રેરક હાે, અને તે શક્તિઓએ જ ભગવાનમાં દેાપસમ્યન્ધ પ્રાપ્ત થાય એમ આશ્રષ્ટુંાને 'નહિ પરમસ્થ ' પદે પરિહરે છે કે આપ પરમ છો, અતિપર છે, અક્ષરથી પણ અગ્રેરિયત છે, લાકવાર્તાતભિત્ર છા, આપને કાઇ પણ પદાર્થ અપર-હીન-નથી વા પર-ઉત્કૃષ્ટ-નથી, અપર કે પર કાેઇ પણ આપને વિદ્વારાર્થ પ્રેરી શકતું નથી, સ્વતન્ત્ર આપ વિઢાર કરાે છા, તેથા અજાતે ક્ષુદ્રા દાસી કથાતે આપતે રાજદેષ્ટાન્ત સમપ્યું, રાજદુષ્ટાન્ત વિહારાર્થ જ છે, પ્રેરણાર્થ નથી, પ્રેરક અર્થ પણ તેને જ પ્રેરે છે કે જેના કાઇ પણ પ્રેર્ય વિષય હોય, જેમ અન્તઃકરણુખાધનાર્થ અને તતઃ અશ્વશસ્ત્રાદિકયાર્થ ચક્ષુઃશ્રાત્રને પ્રેરે છે તત્ર તાે અન્તરર્ક્ષમામગ્રી સમ્પાદિકા વા પ્રેરિકા પણ હાેય છે, પરન્તુ આપ તાે કેવલ આનન્દમાત્ર સર્વસમ્યન્ધ-રહિત છો, તેથી પ્રેરણવિષય જ ન હાવાથી કથગ્નિવત્ પણ આપના પ્રેરક કાઇ પણ થઈ શકતા નથી, તત્ર પણ સ્વરૂપ સ્થાન વિશેષાકૃતિ ઉત્કર્ષભાવાયત્ર અને અપકર્ષભાવાયન્ત પદાર્થ એમ પગ્ન્યવિધા સાંમગ્રાના પણ આપમાં અભાવ છે, આ પગ્ચ સામગ્રી પણ આપ ભગવાનમાં નથી, કારણ કે આપ સર્વથી પરમ છેા. ઉત્કર્ષાપકર્ષભાવરહિત છેા, અને તેથી આપને પર⊣ઉત્કૃષ્ટ+અપર−અવર–અપકૃષ્ટ-પણ નથી, 'ન અપરઃ' અને ન પરઃ' એમ નકારદ્વય નિર્દિશ છે કે આપ તા પરથી અને અપરથી પૃથક્—સર્વ વિલક્ષણ — જ છો. આપમાં સર્વ નિષેધ સ્વતઃસિદ્ધ જ છે એ આશયથી 'અપકસ્ય' પદ પ્રયોજ્યું, આપ અપદ-સ્થાનરહિત-છો, અને ચકારથી તત્સામગ્રીરહિત પણ છો, સર્વ જ પદાર્થ સાધાર હોય છે, અને આપ બગવાન નિરાધાર કેમ એ શકુંાના પરિહારાર્થ 'વિયત ઇવ ' પદે દુષ્ઠ-તં કથે છે કે આપ આકારો સદશ છો, કોઇ પણ ક્રિયાએ આપ વ્યાપત નથી, આથી આપ સર્વ વિશેષરહિત છો એમ કચ્યું. કોઈ ને આપતું સ્વરુપ પ્રત્યક્ષ નથી એમ 'શ્ન્યતુલાં દુધતઃ' પદ કથે છે. આપ શ્નયતુલાને–શ્નયસમતાને–ધરો છો, આપ શ્નયસમ છો, તથાપિ શ્નય નથી, શ્નયલાદ-નિરાસાર્થ 'તુલા'યદ પ્રયોજ્યું, અસર્જા હાય પુરુષઃ 'અશબ્દમસ્પર્શ મ્ ' 'કેવલમસ્તીત્યેવાપલબ્ધવ્યઃ' ધ્રુતિઓ આ જ કથે છે કે આપ તો કેવલ અસ્તિવે જ ઉપલબ્ધવ્ય છો, તેથી એતાદશ ભગવાનને કાણ જાની પણ શકે કે જેથી પ્રેરે આ પ્રકારે જીવના નાનાવિધ યાનિસબ્યન્ધે પ્રતીત પણ આપમાં પ્રાપ્ત દેશનો પરિહાર થઈ ગયો. (૧૬)

अपरिमिता ध्रुवास्तनुभृतो यदि सर्वगता— स्तर्हि न शास्यतेति नियमो ध्रुव नेतरथा। अर्जान च यन्मयं तदिवमुच्य नियन्तु भवेत् सममनुजानतां यदमतं मतदुष्टतया॥ १७॥ नियन्ता जीवसङ्घस्य हरिस्तेनाणवो मताः। जीवा न व्यापकाः कापि चिन्मया ज्ञानिनां मताः॥१७॥

હે ધ્રુવ! અપરિમિત—અસંખ્યાત—અને ધ્રુવ નિત્ય-તનુભૃત્-જીવ-જો સર્વગત વ્યાપક હાય તા તેમનું શાસન થાય નહિ, તેથી આપે તેમનું નિયમન સિહ થઈ શકે નહિ, જીવ અવ્યાપક હાય તા જ નિયમ્યનિયામકભાવ હાઈ શકે, ઇતરથા—જીવના વ્યાપકત્વમાં અને ભગવાનના અભુત્વમાં—નિયમ્યનિયામકભાવ ઉપપન્ન થાય નહિ, જે જીવ યન્મય—બ્રહ્માત્મક—થયા તે બ્રહ્માત્મકત્વને અપરિત્યજીને બ્રહ્મ નિયન્ત છે, જીવનું નિયામક ભગવત્સ્વરૂપ છે. સર્વસમ બ્રહ્મ છે એમ અનુજાનના ગ્રાનીઓને તે મત દુષ્ટત્વે અમત છે, અનનુમત છે, સમ્મત નથા. ૧૭.

જીવસર્દ્ધના નિયન્તા હરિ છે તેથી જીવ અહ્યુ માન્યા છે, કવ પહ્યુ ત્રાનીઓએ તેમને ચિન્મય વ્યાપક માન્યા નથી. ૧૭.

કાઇક નૈયાયિકાદિ જીવને વ્યાપક માતે છે, તેમના આ આશય છે. નિત્ય જીવાતમા અહ્યુ વા વ્યાપક હોય, પરન્તુ અવાન્તરપરિમાણુવાન્ હોઈ શકે નહિ, કારણ કે અવાન્તરપરિમાણુ અનિત્યત્વે વ્યાપ્ત હોવાથી અવાન્તરપરિમાણુ જીવાત્મા અનિત્ય થઈ જાય. જીવ અહ્યુપરિમાણુ નથી, કારણ કે જો જીવ અહ્યુપરિમાણુ હોય તો સર્વ શરીરવ્યાપિ ચૈતન્યની ઉપલબ્ધિ થાય નહિ, કિંચ દેશાન્તરમાં અસ્મદ્દભાગાર્થ જે દ્રવ્ય–પદાર્થ–ઉત્પન્ન થાય છે તે દ્રવ્યની ઉત્પત્તિમાં અસ્મદ્દબ્ધ કારણુત્વે વક્તવ્ય છે, તેથી ઉત્પત્તિદેશમાં અદ્દષ્ટવદાત્મસંયાગ કારણુ છે. આ પ્રકારે નૈયાયિક દિ જીવાત્માની વ્યાપકતા સિદ્ધ કરે છે, તેથી તે મતમાં પૂર્વોક્ત રીતિએ આત્મા દેશપરિચ્છેદરહિત છે અને કૃવ-નિસ-દ્રાવાયી કાલપરિચ્છેદરહિત પણ્છે, કારણ કે જો આત્મા અનિસ હોય સારે તે અનિર્મોદ્ધ-

પ્રેસર્ક પ્રાપ્ત થાય, વ્યાપક પદાર્થનું અનિત્યત્વ જ અસિહ છે. કિંચ, તે આત્મા સર્વત્ર સર્વગત 🕏, તેથી આત્માના સર્વત્ર સકલમૂર્ત દ્રવ્યસંચાગ પણ વક્તવ્ય છે, અન્યથા ભાગસાધનાર્થ તે દ્રવ્ય ઉત્પન્ન જ થઈ શકે નહિ, કારણ કે સંસારમાં કાઇ પણ અન્નાદિ પદાર્થ કાઇના ન હાય એમ સિંહ નથી, આત્મામાં દેશત : અને કાલત: એમ અવચ્છેદદ્દયના અભાવ અને સકલમૂર્ન દ્રવ્ય-સંયોગ અવ્શય અક્ષાકર્લવ્ય છે. આ પ્રકારે નૈયાચિકાદિના તે મતને અનુવદીને 'અપરિત્રિતા ધુવાઃ' ઇત્યાદિએ परिढरे छे हे तनुकृत-छन-को सर्व गत व्यापह हाय ते। तेन शासन यर्ध शहे नि अभ नियम छे, અત્ર શાસન કર્મ નિમિત્ત નથી, કર્મ નિમિત્ત તે તે। યમાદિકાર્ય છે, પરન્ત્ર દાસસ્વામિવદ્ અત્ર નિયમ્યન નિયામકભાવ છે, જીવ વ્યાપક હાય તા તેનું દાસત્વ સિંહ થાય નહિ, અને જીવનું દાસ્ય સિંહ ન થાય તા ઈશ્વર પણ સિલ થઈ શકે નહિ, કારણ કે ઈશ્વરતું પ્રયાજન જ રહેતું નથી, સર્વત્ર કારણત્વે જીવાતમા વિદ્યમાન છે, તેથી તેણે જ સ્વભાગ સમ્પાદી શકાશે, અદ્ધ્યતું નિયામક તાે કમ જ છે, અતે ભોગ તાે અઠ્ધે નિયમ્ય છે, અને કર્મ પણ પ્રયત્ને નિયમ્ય છે, તેથી જીવાર્થ ઇશ્વરની અપેક્ષા જ ન રહેતાં ઇશ્વિર જ સિદ્ધ થઈ શકશે નહિ તેા નિયમ્યનિયામકબાવ તેા દૂર જ રહ્યા! કિગ્ન્ય નિયમ્યનિયામકબાવ સિદ્ધ **થ**શે નહિ એમ જે કથન આ <sup>શ્રુ</sup>તિ કરે છે તેમના આ અભિપ્રાય છે. ભાગનિયામક પરમેશ્વર જ છે, અન્યશા ભાગનિયમન થઈ શકે નહિ, અને ભાગનું નિયમન તા દેખાય જ છે, કારણ કે બહુ આત્મા વિઘમાન સતે એક જ શરીરમાં અમુક ભાગ દશયમ ન થાય છે, સર્વ જ આત્માના સમ્ખન્ધ તુલ્ય હાવાથી આઝ્રફલ એક શરીરે બિક્ષિત સતે તે એકને જ સુખ કેમ થાય ? તે સુખ અંદ દે થયું એમ હાય તા તે અદુષ્ટ પણ તે જ શરીરનું અને અન્યનું નહિ એમાં નિયમ શા ? આત્મસંયાગ પણ તુલ્ય હાવાથી સર્વ જ આત્માના ગ્રાનેચ્છાપ્રયત્ન પણ તુલ્ય થઈ જશે, અને ઇશ્વરવ્યતિરિક્ત કાઇ પણ શ્વન્ય નિયામક નૈયાયિકાદિમાં નથી કે જે નિયામકે કરીને પ્રતિનિયત ભાગદર્શનના નિયમ સિદ્ધ થાય, પ્રત્યુત નિયામક ઇશ્વર સ્વીકારતાં તે એક જ આત્મા અમુકના ભાગ કરે અને અન્ય નહિ એમ નિયમ ઇશ્વરનિયમનથી સર્કૃત થઈ રહે છે તેમ અદૃષ્ટમાં પણ ઇશ્વરનિયમનથી જ સર્વ સર્કૃત થઈ શકે છે. તેથી અવશય ભાગનિયમાર્થ નિયામક ઈશ્વર વક્તવ્ય છે, અને તે નિયમન પણ પરમાતમા વ્યાપક હાય તા જ સર્કૃત થઈ શકે, જીવ વ્યાપક હાય તા ભાગનિયમન સર્કૃત થઈ શકે નહિ, કારણ કે જવાતમાને 'હું પણ મહાન્-વ્યાપક-હું' એમ અભિમાન રહે, અને વ્યાપકત્વ તુલ્ય હાેવાથી તે ભગવાન્તે માને નહિ, કિંચ એક નિયામક વ્યાપક ઇશ્વરે જ જો પ્રતિનિયતભોગ સિદ્ધ થઈ શકે, ત્યારે તેા જીવાત્મામાં વ્યાપકતા પણ વક્તવ્ય ન રહી, કારણ કે અહ્યુપરિમાણ પણ છવાત્મામાં ગન્ધવદ્ આદેહવ્યાપી ચૈતન્યગુણ સમ્ભવે છે, ગન્ધમાં આશ્રયાવિચ્છેદ જ યુક્ત છે, કારણ કે દેખાય છે પણ તેમ જ, યત્ર અન્યથા નિરન્તર ઉત્પત્તિની અપેક્ષા છે તત્ર તા આશ્રયને પણ પરિત્યજીને ગન્ધ પત્રપુષ્પાદિવદ્ અન્યત્ર જાય છે એમ માનવું, કારણ કે ગન્ધવાહની પ્રસિદ્ધ ચર્થ 'યથા દક્ષસ્ય સમ્પુષ્પિતસ્ય દ્વરાદ્ ગન્ધા વાતિ' શ્રુતિનું પ્રામાણ્ય છે, અવયવગતિકલ્પના તાે યાજનગન્ધામાં બાધિત થાય છે, પુષ્પના સનિધિમાં યાદશ પ્રકટ ગન્ધ છે તાદશ પ્રકટ ગન્ધ તે પુષ્પામાંથી તદવયવ એક પુષ્પ દ્રાણગત થયે પ્રાપ્ત થઈ શકે નહિ, તેથી શ્રુતિ-યુક્તિએ ગન્ધવદ્ જ ચૈતન્ય પણ સર્વ દેહવ્યાપિ થઈ શકે છે, લાકમાં નિયમ્યનિયામકભાવ પરિ-ચ્છિત્રમાં જ હાય છે, તેથી પરમાત્મા વ્યાપક અને જવાતમા અહ છે. જેમ નિયમ્ય જવાતમા અહ છે તેમ નિયામક પરમાત્મા પણ અપરિચ્છિત્ર અહ્યુ માનતાં શા દાષ એમ આશ્રધ્રીને 'ધુવ' પદ परिढरे छे डे हे ध्रव! के निश्रस हाय छे ते व्यापड क हाय छे, प्रधारान्तरे ध्रवता ते। अर्थहिमां

પણ દશ્યમાન થાય છે, તેથી ઇશ્વર જ વ્યાપક છે, 'તસ્મિત્રાકાશ ઐાત:પ્રોતશ્વ' શ્રુતિ પણ પરમાત્માના વ્યાપકત્વનું થવણ કરાવે છે, 'આરાચમાત્રા હાપરાપિ દૃષ્ટઃ' શ્રુતિ તાે' જીવવિષયક છે, તેથી પરમાત્મા અણુ નથી, પરન્તુ વ્યાપક છે, અને 'નાણુરતચ્છુતેરિતિ ચેન્નેતરાધિકારાત્' ન્યાયે પણ પરમાત્માનું વ્યાપકત્વ જ સિદ્ધ થાય છે, ઇતરથા-જીવ વ્યાપક દ્વાય અને ભગવાન્ અહ્યુ દ્વાય એક દેશ પણ જો અન્યથા હાય તા-નિયમ્યનિયામકભાવ ઉપપન્ન થાય નહિ. અત્ર જીવના અહ્યુત્વમાં કાેં પણ ટુઢ ઉપપત્તિ નથી, તેથી છવમાં વ્યાપકત્વ અને નિયમ્યત્વ ઉભપે સ્વીકારતાં શા દેવ ! અલ્પ પિતાએ ખાલકતું અને અલ્પ સિદ્ધે મહાગજતું નિયમન થઈ શકે છે, સદ્ધમ પણ રાજા સર્વ લોકને નિયમે છે અને સદ્ભમ પણ અગ્નિકણે સર્વ દહાચ છે. તેથી નિયમ્ય જીવ બસે વ્યાપક રહે અને નિયામક ઈશ્વર બલે અહ્યુ રહે, નિચામક સ્થૂલપરિમાણવાન જ અને નિયમ્ય સહમપરિમાણવાન જ એમ નિયમ જણાતા નથી, તેથી નિયમ્ય જીવાતમાને અહ્ય માનવાના આયઢ વ્યથે છે આશાર્ધું થાય તા ' અજનિ થ ' ઇત્યાદિએ પરિહરે છે કે જે યન્મય ઉત્પન્ન થાય તે નેને નહિ મૂરીને-ત્યજીને-શું નિયન્તૃ થઇ શકે છે ? નહિ જ, બાધ્યબાધકભાવ દાલદાહકમાત્ર અને નિયમ્યનિયમકભાવ અન્ય છે, પરસ્પર પૃથક છે, રાજ્યોત્પન્ન પ્રજા રાજ્યમય છે, કારણ કે રાજ્ય राजनुं अर्ड छे, तेथी राजभय ज प्रक्र छे, तेम छव पण भगवन्मय छे, छव व्यापह है।य ता કાઇ પણ પ્રકારે તેઓ તન્મય-સગવન્મય-થાય નહિ, જીવમાં ભગવાનના નિયતાન્વય વિઘમાન સતે પણ ઇશ્વિરતું અપ્રયોજકત્વ વદતા વાડી સાહસી થાય છે, તેથી જીવના બગવન્મયત્વની અન્યયાતુષ-પત્તિએ જ જીવતું વ્યાપકત્વ નથી અહ્યત્વ જ છે એમ સિદ્ધ થયું. આત્મૈકત્વને વદના વેદાન્તીઓ પણ સર્વત્ર તુલ્યદર્શનથી નિયમ્યનિયામકભાવ અર્કું ીકરતા નથી, તેથી તે વેદાન્તમાં નિયમ્યનિયામકભાવ નથી એમ જેઓ વદે છે તેમના મતને અનુવદીને 'સમનુજાનતામ્' ઇત્યાદિએ પરિદ્ધરે છે કે ધ્રાહ્મણમાં પુલ્કસમાં સ્તેનમાં બ્રહ્મમાં અર્કમાં સ્દ્રુલિકોકમાં અક્રૂરમાં અને ક્રૂરમાં સમદક પણ્ડિત મનાય છે, તેથી સર્વત્ર જ જે બ્રહ્મિત્ સમદ્રષ્ટા સમ બ્રહ્મને અનુજાને છે તેમને પણ આ–જીવનું વ્યાપકત્વ–તા અનનુમત છે, તેઓ પણ નિયમ્ચનિયામકભાવને અંક્ષીકરે છે જ, કારણ કે અન્યથા ભગવાન્ મુકનાપ-સપ્ય હાય નહિ, 'ચતુર્વિધા ભજનતે માં ' શ્રીમુખવાકયે જ્ઞાનીઓ પણ ભજન કરે છે એમ શ્રવણ કરાવ્યું છે. ज्ञानभार्गभां જીવની અનિયમ્ચતા રહેતાં શા દાષ એમ આશહીને મતદુષ્ટનયા ' पहे પરિહરે છે કે મતમાં- પ્રહ્મવાદમાં - 'એષ સર્વે શ્વરઃ' 'એષ લોકપાલઃ' 'એષ ભૂતાધિપતિઃ' એમ સર્વત્ર ઉપ-નિષદ્દમાં ભગવાનના નિયામકત્વનું શ્રવણ છે. તેથી જીવ નિયમ્ય નથી એ અર્થ દુષ્ટ છે. 'એતસ્યૈવા-ક્ષરસ્ય પ્રશાસને ગાર્ગે ઘાવાપૃથિવી વિધૃતે તિષ્ઠત: ' ઇત્યાદિ શ્રુતિએ અને 'સા ચ પ્રશાસનાતુ ' ન્યાયે ભગવત્કૃત નિર્ભાત સ્પષ્ટ જ પ્રશાસન છે, તેથી ભગવાન્તું નિર્ભાત પ્રશાસન સર્વવાદિસમ્મત છે, અને તાદશ પ્રશાસન ભગવાન્ વ્યાપક હાેય તાે જ ઘટે, અન્યથા જીવમાં અત્રહામયત્વપ્રસક્ષ પ્રાપ્ત થાય આ પ્રકારે ભગવાન્તા માહાત્મ્યસિહ્લચર્થ જીવનું ભગવદધીનત્વ સ્થાપવાને જીવસ્વાતન્ત્ર્યપક્ષને અનુ-વદીને નિરાકર્યો, જીવના સ્વરૂપત: વ્યાપકત્વે તેઓ ભગવનિયમ્ય થઈ શકે નહિ, ભાગમાહ્માદિવ્યવસ્થાર્થ ભગવાનની અપેક્ષા છે, તેથી જીવને વ્યાપક ન સ્વીકારતાં નિયામક ભગવાનને વ્યાપક સ્વીકારવા એ યુક્ત છે, તેથી વિસ્દ્રુલિક્ષ્રુંરુપ શ્રાત જ ન્યાય અક્ષાકરાય ત્યારે જ નિયમ્યનિયામકભાવ ઘટે, સ્માર્ત-પક્ષમાં જીવની વ્યાપકતા માની છે તે સ્વીકારતાં તા નિયમ્યનિયામકભાવ રહે નહિ, તેથી શ્રુતિએ અત્ર સ્માર્ત વ્યાપકતાનું નિરાકરણ કરીને શ્રાત જ સિદ્ધાન્તના પરિગ્રહ કર્યો. (૧૭)

न घटत उद्भवः प्रकृतिपूरुषयोरजयो— रुभययुजा भवन्त्यसुभृतो जलबुद्बुद्वत् । त्विय त इमे ततो विविधनामगुणै परमेस्य सरित इवार्णवे मधुनि लिल्युरशेषरसाः ॥ १८॥ नामरूपप्रपन्नं हि देवतिर्यङ्नरात्मकम् । कृष्णादेव समुद्भृतं लीनं तत्रैव तन्मयम् ॥ १८॥

અજ પ્રકૃતિપુરુષતા ઉદ્ભવ-ઉત્પત્તિ -ઘટતા નથી, ઉનયયુજે -પ્રકૃતિપુરુષસંધાગે -જલયુદ્દ ખુદ્દવત્ અસુભૃત્ -જીવ-થાય છે, તેથી જેમ સરિદ્દ અર્શું વમાં તેમ પરમ આપના વિવિધ નામગુણુ તેવા અસુભૃદ્દ જીવા આપમાં છે, આપમાં લીન થાય છે, અશેષ રસ મધુમાં લીન થાય છે તેમ વિવિધ નામગુણુ સહ તે જીવા આપમાં નિલીન થાય છે. ૧૮

દેવિતર્ય કુરાત્મક નામરુપપ્રપગ્ચ કૃષ્ણમાંથી જ સંમુક્ષ્ત્ છે અને તત્ર જ તન્મય લીન છે. ૧૮ તદાત્મકતા પણ ત્યારે ઘટે જ્યારે જે રૂપ આવિર્ભાવાર્હ છે તે આવિર્ભવે, છવ તા વિસ્પુ-લિર્જુન્યાયે ઉદ્દગમે છે, તેથી તેની લાસાત્મકતા તેા યુક્ત છે, પરન્તુ સર્જ્વાત નથી પ્રકૃત્યાત્મક, નથી પુરુષાત્મક, અને નથી ઉમયાત્મક પણ, કારણ કે પ્રકૃતિ અને પુરુષ ઉમયના અજનત્વે કાર્યાર્થ અ વિર્માવ છે આ સર્વનું કથન 'ન ઘટને' ઇત્યાદિએ અત્ર શ્રુનિ કરે છે. અજના-પ્રકૃતિપુરુષના-ઉદ્દભવ ઘટના નથી ત્યારે સર્દ્ધાનાત્પત્તિ કર્યે પ્રકારે ? ઉભયયુજા-ઉભયયાગે-પ્રકૃતિપુરુષમમ્યન્ધે દેવ-તિર્ય ગાદિ અસુબુત્ સફ્રાંત થાય છે, જે કેવલ પ્રકૃતિપુરુષે ન થાય તે સફ્રાંને-તદુભયના સંયોગે-કેમ થાય <sup>શ</sup> કેવલ જલે વા વાયુએ **ખુદ્દખુદ થતા નથી, પરન્તુ જલના અને** અનિલના યાગે ખુદ્દખુદ થાય છે તેમ પ્રકૃતિપુરુષસંયોગે સદ્વાત પણ થાય છે, તેથી કાે પણ અનુપપત્ત ન રહી. એમ પણ થયું તેથી શું ? તે આ પરિદશ્યમાન સર્વ અસભૂદ આપમાં જ છે, તેથી સર્વધારણ આપ જ છો, અત્ર આ અભિપ્રાય છે, અજ પ્રકૃતિપુરુષના સંયોગ ઇષ્ટ નથી, કારણ કે અજત્વે અને વ્યાપકત્વે તે ઉનયે ક્રિયાવાન્ નથી, ક્રિયાવત્ત્વના અભાવથી તે અજ અને વ્યાપક પ્રકૃતિપુરુષના સંચાગના પણ અબાવ છે, તાદશ પ્રકૃતિપુરુષના સંયાગ નહિ લટનાં તે પણ સંયાગ જો બગવદ્રૂપ હાય તા સિંહ થઈ શકે, અથવા ભગવાન જ અધટમાન પણ સંયોગને સિંહ કરી શકે છે, કારણ કે અર્દૃત-કર્મા ભગવાન જ છે, આથી સર્વ સદ્વાંતની ભગવદાત્મકતા જ છે, અને તેથી તે સર્વે સદ્વાંત ભગવન્માં જ પર્યવસિત થાય છે અન્યત્ર પર્યવસિત થતા નથી એમ સિહાન્ત છે. કિંચ, જો સક્ષાત એકરુપ હોય ત્યારે તા કથગ્નિયત્ પ્રકૃતિપુરુષાત્મકતા પણ કલ્પાય, પરન્તુ એકરુપત્વ જ સર્ફ્ષાતમાં નથી. કિન્તુ સર્વ જ સર્ફ્ષાતનાં નામ રૂપ અને ગુણ વિવિધ-પરસ્પરવિલક્ષણ-છે, તે વિવિધ નામરુપગુલુથી જણાય છે કે સધુાત ભગવદાત્મક જ છે, પ્રકૃતિપુરુષાત્મક નથી, કારણ કે ભગવાન્ જ અચિન્ત્યશક્તિ અને અનન્તમૂર્તિ છે. અર્વાચીન પણ પ્રકૃતિપુરુષમાં અનન્તશક્તિતા કેમ નહિ ? તે અચિન્ત્યશક્ત્યાદિધર્મો આપ પરના-લ્રહ્મના-જ છે અન્યના નથી, એમ સિહ્ધાન્ત છે. કિંચ, તે જ તદાત્મક હાય જે જ્યાં એકતાને પ્રાપ્ત કરે, જેમ સર્વ સરિદ્દ અર્બુવમાં હાય છે, અર્બુવમાંથી જ મેઘદારા

ઉત્પન્ન થાય છે અને અર્ધ્યુવમાં જ પ્રવિષ્ઠ થાય છે, તેથી જલાત્મક અર્ધ્યુવની નદીઓ પશ્ચ-તદાત્મિકા-જલાત્મિકા દ્વાય છે, પરન્તુ પર્વતાત્મિકા વા ભૂમ્યાત્મિકા દ્વાતા નથી, તેમ આ સદ્ધાત પશ્ચ્ પ્રકૃત્યાત્મક વા પુરુષાત્મક ન દ્વાતાં સચ્ચિદાત્મક જ દ્વાવાથી સચ્ચિદાત્મક ભગવાન્માં જ—અન્યત્ર નહિ—પ્રતિષ્ઠિત થવાને યોગ્ય છે. જો ભગવદાત્મક વિશ્વ દ્વાય તેમના અનુભવમાં વિશ્વની પશ્ચુ સ્ફૂર્તિ થાય, અને તેથી અનીક્ષા પશ્ચ્ પ્રસક્ત થાય એમ આશ્રકૃતિ 'મધુનિ' ષ્ઠત્યાદિ પદ પરિહરે છે કે જેમ અશેષ રસ મધુમાં લીન થાય છે તથાપિ આ અમુક પુષ્પના રસ અને આ તા અમુક પુષ્પના રસ એમ ભિન્નતાએ તે પ્રતીત થતા નથી કિન્તુ એકતાને આપન્ન તે અશેષ રસ મધુત્વે જ પ્રતીત થાય છે, તેમ ભગવાન્માં પશ્ચુ સર્વ સહ્ધાત સહ્ધમરૂપે સ્થિતિ કરે છે, તથાપિ તે સદ્ધાંત ભિન્નતાએ પ્રતીત થતા નથી. આ પ્રકારે નિયમ્યત્વાર્થ જીવની અને સદ્ધાતની પશ્ચુ પ્રત્યેક્ત: અને સમુદાયતઃ ભગવદાત્મકતા નિરુપીને ભગવાન્તું અવશ્ય ભજનીયત્વ શ્રુતિએ નિરુપ્યું. (૧૮)

> नृषु तव मायया भ्रमममीष्ववगत्य भृशं त्विय सुधियोभवे दधित भावमनुप्रभवम् । कथमनुवर्ततां भवभयं तव यद्भुकुटिः सृजित मुहुस्त्रिणिमिरभवच्छरणेषु भयम् ॥ १९ ॥ नृणां दुर्गतिमालोक्य ये सेवन्ते दढवताः ॥ कृष्णं तद्भुकुटिः कालो न तान् हन्ति कदाचन ॥ १९ ॥

આ મતુષ્યામાં સુધી-સદ્દપુદ્ધિમાન્-આપની માયાએ ભ્રમતે-દુ:ખરૂપ કાલાદિયાસને-જાનાને આપ અમયમાં અનુપ્રભવ ભાવને સ્થાપે છે તેમને પુનઃ ભવમય-સંસારભય-કચે પ્રકારે અનુવર્ત ? કારણ કે આપની ભ્રુકૃદિ ત્રિણેમિ-સીતાતપવર્ષાખ્યનેમિત્રયવાન્ કાલ-મુહઃ અભવચ્છરણમાં ભયને સર્જે છે. ૧૯. નૃની દુર્ગતિને આયોકીને દઢવત જેઓ કૃષ્ણને સેવે છે તેમને તર્દ્ધકૃદિ કાલ કદાચન હનતો

નથી. ૧૯.

ભગવાને સખ્યાદિમાં કાલને અને માયાને સજર્યો, કેવલ માયાએ મુગ્ધ થશે તેમને કાલ પ્રસાશ, પરન્તુ ભગવન્માયાએ ગ્રસ્ત અને તતઃ કાલે ગ્રસ્ત લોકને આલોકીને માયાપગમમાં અને નિસ્તારમાં ભગવર્દ્ધાજન જ ગતિ છે એમ નિશ્ચય કરીને જેઓ ભગવાનને સેવે છે તેમને પુનર્માયામાહ સર્વથા સર્જ્ગત નથી, અને તેથી કાલગ્રાસાભાવ પણ સિદ્ધ છે, ભક્તિમાર્ગમાં વિષય હાવાથી કદાચિત્ કથંચિત્ માહ થાય પણ, તથાપિ કાલગ્રાસ તા થતા જ નથી. તેમને ભવભય કેમ અનુવર્ત ? આપની ભુકૃષ્ટિ અભવચ્છરણમાં જ ભયને સર્જે છે, તેથી બક્તિમાર્ગ સર્વથા કાલનાશક છે. શાસ્ત્ર મનુષ્યાધિકારિ હાવાથી અને અન્ય તા ભાગદેહી હાવાથી મનુષ્યશરીરાનન્તર પુનઃ કર્માધિકારથી નાનાવિધ યોનિસમ્યન્ધ થાય છે–અત્ર 'સ્વર્ગાપવર્ગયાર્દા તરશ્લં પુનરસ્ય ચ ' જ વાકય પ્રમાણ છે–તેથી 'નૃષ્ણાં ભ્રમમ' એમ પદ કથ્યું, આથી જે સુધી સ્વયં પણ નરત્વને પ્રાપ્ત

થાય છે તેઓ જો પ્રમત્ત થાય તેા પુનઃ કાક્ષચક્રે હીનત્વાત્તમત્વને પ્રાપ્ત થયા સતા અમે કૃતાર્થ થઇશું નહિ એમ માનીતે નિસ્તારાર્થ યતમાન તેએ તાદશ ગુરુતે જ બજે છે, અને તે ગ્રુફ ભગવાન્ જ છે વા ભગવાન્ જ ગુરુ છે, ગુરુત અને ભગવત્ત્વ એ શક્તિદ્ધ તત્ર જ ગ્રાત છે, તેથી આપમાં ગુરુત્વ–પ્રવર્તકત્વ–અને ભગવત્ત્વ–ભજનીયત્વ–છે. 'યેાયચ્છ્રદ્ધઃ સ એવ સઃ' ન્યાયે કાલાન્તરે તત્ત્વ-ભકતત્વ-સિદ્ધ થાય છે, તેથી તે સુધી પણ જો પુનરુત્પન્ન થાય ત્યારે શા વિશેષ ! બિન્નગુરુપક્ષમાં પણ તે બગવદીય **હોવાથી તેના પણ બવ-જન્મ-**હોતો નથી. બગવદ્વજન ક્યારથી કર્તાવ્ય છે ? પ્રકૃષ્ટાર્ફ્સ વ-ખુહિસાહિત-જન્મ થાય, જ્યારે જ બગવાનમાં સદ્દખુહિ થાય, ત્યારથી જ આરમ્બીને બગવાનમાં આન્તર બાવ અને બાહ્ય અનુવૃત્તિ પણ કર્તવ્ય છે. કારણ કે કામ બાહ્ય 🕏, કેવલ અાન્તર ભાવે પીડાથી કાલ નિવૃત્ત થતા નથી, પરન્તુ તે તો પીડે જ, છે તેથી ત્રાનીઓને બહિમુર્ખથી કલેશ થાય છે, તે ક્લેશ જડમરતમાં વર્ણિત છે, તે કલેશ ક્લિપ્ટ તે સુધી કદાચિદ્દ મુગ્ધ પણ થાય, તેથી પ્રથમતઃ જ બાહ્ય પણ અનુવૃત્તિ કર્તવ્ય છે એમ ખાહ્યાબ્યન્તરબેદે અનુવર્તમાન વસ્તુતઃ સેવકભૂત સુધી જ્યારે સકામત્વે સેવાન કરે ત્યારે શિક્ષાર્થ જ તેમને દ્વડના કાલ તેમને કેમ ભય કરે કે હતે ? કાલનુ બ્રુરુપત્વ પૂર્વે વર્શિત છે. કાલ અલ્પ દ્રષ્ડ તા કર્તં ગ્ય જ છે, તેથી સ્વલ્પ લાકિકભયવત તે દ્રષ્ડ પણ સ્વલ્પ તા છે જ ત્યારે માકમાં ભજન કર્ય પ્રકારે સિદ્ધ થાય એમ અાશ્ટ્રીને 'મુહ:' પદે પરિહરે છે કે કાલ સ્વલ્પ પણ ભય મુહ: કરે છે. કાલ તા દેખાતા નથી અને લાક તા દુષ્ટથી જ લચ પામે છે એમ આશ્રષ્ટ્રીને 'ત્રિણેમિ' પદે પરિદ્ધે છે કે સંવત્સરાત્મક કાલ પ્રત્યક્ષ જ છે, તે કાલના શીતાતપવર્ષ નેમિત્રય છે, તે નેમિત્રયને પ્રકટ કરતા કાલ સ્વપરાક્રમને જનાવે છે. જેમનું આપ શરણ નથી તેમને-'યે યથા માં પ્રપદ્યન્તે' વાકયે જેઓએ શરણત્વે આપને સ્વીકાર્યા નથી તેમને-જ ત્રિણેમિ કાલ મુહુઃ સ્વપરાક્રમ જનાવે છે. બજનીયત્વતાન सते पण भजनार्थ अवृति सते पणु जो भुदृहिरूप अस असे त्यारे भजन क्ये प्रकारे सिद्ध थाय એ આશ્રષ્ટ્રા પરિહરવાને શ્રુતિએ આ શ્લોક કચ્ચાે. જેઓ કૃષ્ણને બજે છે તેમને કદાચિત્ કાલ હનતા નથી, તેથી કાલથી પણ નિર્ભય થઈ તે જ ભગવર્દ્ધ જન કર્યા કરવું એમ સિદ્ધ થયું. (૧૯)

विजितहषीकवायुभिरद्दान्तमनस्तुरगं
य इह यतन्ति यन्तुमितिछोछमुपायिवदः।
व्यसनशतान्विताः समवहाय गुरोश्चरणं
विणिज इवाज सन्त्यकृतकर्णधरा जलधौ॥ २०॥
अदान्ते मनिस ज्ञाते योगार्थं न यतेद् बुधः
गुरुसेवापरो भूत्वा भिक्तमेव सदाभ्यसेत्॥ २०॥

વિશેષે જ્રત્યાં-સ્વાધીન કર્યાં –છે ઇન્દ્રિયા અને વાયુ જેમણે તેઓ પણ અતિશાસ મન-સ્તુરગનું દમન કરી શક્યા નથી તેવા વિજ્તિહપીકવાયુએ પણ અદાન્ત મનસ્તુરગને યમલાને–નિશ્રદ્ધવાને– સ્ત્રેજ જે સંસારીઓ યને છે તેઓ હે અજ કેવલ ઉપાયખિદ્દ છે, સાધનમાં ક્લેશને પ્રાપ્ત કરે છે જેમ અકૃતકણુધાર વિશુગ જ લિધમાં ખેદ પ્રાપ્ત કરે છે તેમ કહ-સંસારમાં–ગુરુના ચરિયુને ત્યેજીને તેઓ વ્યમનશતાન્વિત થયા કરે છે. ૨૦ મન અદ્યાન્ત જ્ઞાત સતે સુધે યોગાર્થ યતલું નહિ પન્રતુ ગુરૂસેવાપર થઈને સદા ભકિતને અભ્યસભી. ૨૦.

એમ ભજનને ઉપપાદીને યોગાદિએ ભજન કાર્યસાધક નથી કારણ કે યોગાદિએ ભજન કરવાથી ભજન યાગશેષ થઇ જાય.તેથી ભકિતમાર્ગાનુસારે સ્વતન્ત્ર જ ભજન કર્ત વ્ય છે એ અભિપ્રાયે યાગપક્ષને નિન્દે **છે**. પૂર્વ શ્લોકમાં ગુરુદ્વારા મજન નિરુપ્યું ,તે જ ભજન કુલપર્ય વસાષિ છે. યાગ તા સર્વ થા કાઇને પ**ણ સિદ્ધ થ**શે નહિ, કારણ કે સ્વતઃ પ્રવૃત્ત મન જ પ્રતિબન્ધક છે, મન અસત્ છે, મગવાને કરીને લબ્ધશકિત અને કશ્ચિરગુરુપ્રસાદ્યકત જો ભકત હ્રાય તા ચારો પણ શં ? તે તો સાધનાવસ્થામાં પણ ગુરુદ્વારા ભારનરુપ સાધને જ કતાર્થ છે, પ્રત્યુત લાકિકવત્ યાગીએ પણ સંસારમાં પરિભ્રમે છે, કતાર્થ થતા નથી, એમ આ શ્લોકમાં નિરુપાય છે. ત્યારે યાગમાર્ગ જ કેમ કથ્યો ? જેઓ અબ્રિમાદિસુખાર્થ છે, જેઓ અત્યન્ત બહિમ ખ છે. અને જેઓ ક્લેશકાર્યરત છે, તદર્થ યોગપથ કથ્યો છે, અથવા યોગ પરમ્પરાએ જ સાધન છે તેથી યાગ પણ વસ્તુતઃ બક્તિકલાર્થ નિરૂપિત છે, યોગ સાક્ષાન્મોક્ષાર્થ નથી, કારણ કે એતેન યાગઃ પ્રત્યુક્તઃ ' વ્યાસસત્રથી યાગતા નિષેધ છે, કુલશ્રુતિ તા કેવલ પ્રશંસાર્થ છે, તેથી સ્વતન્ત્ર યાગના નિષેધાર્થ આ શ્લાક કથાય છે. જેમણે હુષીક-ઇન્દ્રિય-અને-અનિલ-વાય-જીત્યાં છે. આથી પ્રત્યાહારપર્ય ન્ત યાગ સિહ થાય છે એમ નિરૂપ્યું,અન્યથા પ્રાથમિક યાગાર્જી જ અસિહ થતાં યાગમ પ્રવર્ત માનને શકા થાય. તેથી યાગમાં પ્રત્યાહારપર્ય ન્ત પગ્નાર્કું જ સિંહ થશે. પરન્ત અધિક સિંહ થશે નહિ એમ જનાવ્યું. વિજીતેન્દ્રિયવાયુઓને પણ મનના નિગ્રફ અશક્ય છે, કારણ કે મન સ્વભાવત: જ અદાન્ત છે, પ્રતિનિયતેન્દ્રિયપક્ષમાં જેમનું મન સ્વભાવનઃ દાન્ત છે, જેમની પ્રકૃતિ સાત્ત્વિક છે, તેમને યોગ સિદ્ધ પણ થાય એમ જનાવ્યું, પરન્તુ જેમતું મન અદાન્ત જ છે, અને તે પણ મન તુરગરુપ તે તુરગરુપમનઆરઢ છવ તો મનાવિલાસને જ આકાહ્ક્ષે છે, તેથી તેને તો મનના નિગ્રહ જ અશક્ય છે એમ જનાવ્યુ, સ્વયમ્ ઇહન્અત્ર-લોકાનુસારે જ સ્થિતિ કરીને મનને યમવાને વાગ્ને છે તેમને નિગ્રહ શકય નથી. તુરગ પણ કથગ્નિયત્ નિયમાય છે તદ્દત્ મનાનિયમન પણ થઈ શકશે એ શષ્ટ્રાને 'અતિલોલ'પદે પરિહરે છે કે મન અતિલોલ છે, પ્રયત્ને પણ નિગ્રહાવાને અશક્ય છે. 'યતા યતા નિ:સરતિ મનશ્ચમ્ચલમસ્થિરમ્ ' ઇત્યાદિએ ચય્ચલ પણ મનના નિગ્રહમાં માધન કથ્યું છે એમ આશ્રુફોને ' ઉપાયખિદઃ ' પદે પરિહરે છે કે તેઓ ઉપાયમાત્રમાં જ ખેદને પ્રાપ્ત કરે છે, યાગશાસ્ત્રમાં મતાનિગ્રહથી પૂર્વે પગ્ચ અર્જ નિરુપ્યાં છે, મનના અતિચાગ્-ચલ્યમાં તેટલાં જ અર્ડ્ર સાધી શકાય, કારણ કે મન વિક્ષિપ્ત સતે આયન-પષ્ઠ અક્ર-સિદ્ધ થઈ શકતું નથી, તેથી સર્વથા અદ્યાન્ત મન સતે તા યાગના આરમ્બ જ વસ્તુત: કર્તાંવ્ય નથી. કિગ્ચ, મહકાલે યમાદિસાધનાનુષ્ઠાને ચિત્તશુદ્ધિ સિદ્ધ થતાં કદાચિત સાધનાન્તર સિદ્ધ પણ શાય, પરન્તુ તેમ પણ નથી, એમ 'વ્યસનશતાન્વિતાઃ' પદે કથે છે, ઉત્પન્ન પ્રાણીનું મન વિક્ષિપ્ત છે. તેથી પ્રતિક્ષણ વ્યસનશતને-અનેક વ્યસનને-પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રથમ વ્યસનનિરાકરણાર્થ સાધનાન્તર જ કર્તા વ્ય છે એમ આશ્રષ્ટ્રીને 'સમપહાય ગુરાશ્રરણમ્ ' દ'ત્યાદિએ પરિહરે છે કે 'એતત્સર્વ' ગુરા બકત્યા' થાક્યથી આદિમાં-આદિવ્યસનાપગમમાં- ચુરુ જ એક સાધન છે, ગુરુમાં ભક્તિથી સર્વ સિંહ થાય છે, તેથી સાધનત્વે પણ યાગાદિ સાધનમાત્રના સમ્યક્ ત્યાગ જ કર્તવ્ય છે, ગુરુસેવામાં તા કેવલ ગુરુએ જ કરીને કુતાર્થતા પ્રાપ્ત થાય છે, તેથી ગુરુસેવામાં તા સાધનત્વે પણ યામ વ્યર્થ છે. જેઓ ગુરુભક્તિને પરિત્યજીને યાગાદિ સાધન કરે છે તેમના ઉમયભ્રંશ થાય છે, એમ 'વિણાજ કુંચ ' ક્રિપ્યાહિએ કથે છે. ધર્ષ્યાફ સાંયાત્રિક કર્ણધારતે ન કરે તો તેઓ જલધિમાં જ ખિદ્યમાન

રહે છે, કાર્ય સિહ નહિ થયું એટલું જ નહિ પરન્તુ પુનઃ ગૃહગમન પણ સિહ કરી શકતા નથી, તેમ ગુરુબક્તિને ત્યજીને કેવલ સ્વતન્ત્ર જ યાગમાં શરીરશાધન કરીને સ્થિત યાગાભ્યાસી તા મહાન્ કેસેશને, જ પ્રાપ્ત થાય છે. યાગનિષ્કાપ્રતિપાદક અને ગુરુપ્રપત્તિપાદક વાકયના પણ સમન્વય આ પ્રકારે આપમાં જ સિહ થઈ રહે છે એમ આ વકત્રી શ્રુતિએ અત્ર પ્રતિપાદન કર્યું. (૨૦)

स्वजनसुतात्मदारधनधामधरासुरथे— स्त्विय सित किं नृणां श्रयत आत्मिन सर्वरसे। इति सदजानतां मिथुनता रतये चरतां सुखयति कोन्विह स्वविहते स्वनिरस्तभगे॥ २१॥ पुत्रादीन् सम्परित्यज्य कृष्णः सेव्यो न तैःसह। तत्सुखं भगवान् दाता ते तु क्लिष्टेतिदुःखदाः॥ २१॥

આપ સર્વરસ આત્મા છે એમ આત્મત્વે આપતા આશ્રય કરનાર પુરુષને સ્પુરિત આપ સતે હતે સ્વજનસુતાત્મદારધતધામધરાસુરથે પણ શું ? એમ પરમાર્થવસ્તુ સદ્દને ન જાનતા અને રત્યર્થ-ત્રામ્યસુખાર્થ-મિશુનતઃ ચરતા પુરુષોને સ્વવિદ્ધત-પતિતગૃદ્ધવત્ સ્વતઃ જ વિશીર્ણ-સુષ્ઠુ નિરસ્તભગ આ સંસારમાં કાેેે સુખી કરે-સુખદાન કરે ? ૨૧.

પુત્રાદિને સમ્પરિત્યજીને કૃષ્ણ સેવ્ય છે તેમણે સહ કૃષ્ણ સેવ્ય નથી, તત્સુખનું-પુત્રાદિસુખનું-

દાન ભગવાન્ કરે છે, પરન્તુ તેઓ પુત્રાદિ ક્લિષ્ટ દ્વાવાથી દુ:ખદ છે. ૨૧.

એમ બજનમાં પ્રકારાન્તરને નિરાકરીને મોહના અપગમાર્થ વૈરાગ્યાભાવે બહિત સિદ્ધ ન થાય તેથી વૈરાગ્યને ઉપદિશતાં શ્રુતિ કથે છે કે સ્વજનનું પ્રયોજન આવશ્યક છે તકર્થ સ્વજનની અપેક્ષા કર્તવ્ય જ રહે છે, અપેક્ષાપરિત્યાંગ તા સ્વાત્મવ્યતિરેકે થતા નથી, જ્ઞાનાત્તર જ વૈરાગ્ય પાપ્ત થાય છે, તે મુખ્ય પક્ષ પ્રકૃતમાં ઉપપન્ન નથી, તેથી પ્રયોજનને અક્ગીકરીને જ સાધનાન્તરે વૈરાગ્ય સિદ્ધ થઈ જશે એમ કાઇ કલ્પે તા પૂર્વસિદ્ધ સાધનને જ નિરાકરે છે કે યથાકથગ્ન્યિત્ લાકસિદ્ધસાધન-નિવૃત્તિમાં ભગવાને ક્રિયમાણુ અલૈકિક જ પ્રયોજન છે, તેથી આ પણ વૈરાગ્ય મુખ્યતુલ્ય છે. આ લોકમાં સ્વજનના ઉપયોગ છે, કારણ કે તેમણે કરીને જ એહિક પ્રતિષ્ઠાદિ સિદ્ધ થાય છે. સુતના ઉપયોગ પરલાક સાધવામાં છે, આત્માના-દેહના-ઉપયોગ તા પરલાકક્લસાધકકર્મકરણાર્થ અને એહિક ભાગાર્થ છે, દારના ઉપયોગ બાધકકામનિષ્ટત્ત્યર્થ - સુખાર્થ છે, તતઃ ધનધામધરા - ધન ગૃહ અને બૂમિ-સુખસ્થિતિનિર્વાહક છે, એ-સ્વજનસુતાત્મદારધનધામધરા-જ અસુરથ-પ્રાણુબૃત્ છે, એના વિધાતે તો પ્રાણનો પણ ત્યાગ ચઈ જાય, તેથી તે સર્વ પ્રાણભૃત છે, અથવા 'અધરથૈઃ' એમ પાડન' ગ્રહણ કરવું, આ અષ્ટિવિધ ગતિસાધન સુખકર છે, તેઓ યાવાન્ ઉપકાર કરશે તે સર્વથી પણ કાેટિગુણતઃ ઉપકાર ભગવાને કરાશે, જો સુખ જ અપેક્ષિત છે તાે ભગવાન્ સ્વયં જ સુખનું પ્રદાન કરે છે. જો સાધનપુર:સર ભગવાન અપેક્ષિત છે તાે અલાકિક સાધનતું પણ દાન ભગવાન કરે છે. 'નૃર્ણા' પદે કામમયત્વ અને વિવેકવત્ત્વ પ્રતિપાદિત થયું. કદાચિદ ભગવાન્ સુખસાધનાપકાર ન કરે ત્યારે શી ગતિ ? જે તો ભગવાનને આશ્રયે છે તેના આત્મત્વે જ ભગવાન પ્રકાશે છે, જે પ્રકારે સ્વયં સ્વર્લિત કરે તે જ પ્રકારે ભગવાન પણ હિત કરે છે. વિષયતું જ દાન ભગવાન્ કરે ત્યારે તા

ઉપસ્થિત પરિત્યાગમાં કારણ શું ? સર્વે કીર્ત્યાદિ રસ બગવાનમાં જ છે અને તે બગવિબિષ્ઠ કીર્ત્યાદિ રસ પણ પ્રકૃષ્ટ જ છે, જેમ મધુમાં સર્વ રસ અવ્યક્ત છે તેમ કાંઇ બગવાનમાં કીર્ત્યોદિ રસ અવ્યક્ત નથી, તેથી ઉપસ્થિતને પણ પરિત્યજીને ભગવદસપાન કરવું. ત્યારે અત્ર શું યુક્ત ? ભગવાનમાં વિધમાન રસ બોકતવ્ય છે કે સ્વસિદ્ધરમ બોક્તવ્ય છે ? અત્ર આવશ્યકત્વથી અને લાધવયી भगवर्क्षणन ४र्न०थ छ परन्तु सर्वपरित्याने भक्ष वर કર્તવ્ય નથી એમ આશ્રકૃતિ 'સદજાનતાં ' પદે પરિહર છે કે અત્ર પૂર્વોક્તિમાં ભગવાન અને સ્વન્ન સમતાએ નિરુપિત છે, કિન્તુ આ સ્વજનાદિ દુ:ખદ છે, બ્રમથી જ સુખાબાસસમ્પાદક છે, અને બગવાન્ તા નિર્દોષાનન્દસમ્પાદક છે, એમ વૈક્ષક્ષણ્ય જનાય ત્યારે તાે સન્દેહ જ ઉત્પન્ન ન થાય, તેથી વૈલક્ષણ્યન્નાનાર્થ સુતાદિનું સ્વરૂપ નિરુપે છે કે એ પ્રકારે સત્તે-પરમાર્થ તત્ત્વને જેઓ જાનતા નથી, સ્વજનાદિનું અને ભગવાન નું તારતમ્ય જાનતા નથી, તેઓ રત્યર્થ-મિશુનત: શ્ર.મ્યસુખાર્થ-ચરે છે, સર્વત્ર મિશુન થઈને ચરે છે, જેમ કાેઇક પચિક સ્વાપવેશનાર્થ સ્થૂલ મગ્-ચકને સહ લે છે, તેમ નિષિદ્ધાર્થમાત્ર-રત્યર્થ-આ સર્વ સ્વજનાદિ-સર્વથા શુર્લંલા છે, અને શુર્લંલાએ ખહ જીવ જેમ શુર્લંલાએ સહ ચરે છે તેમ અન પુરુષા પણ મિયુન થઈને ચરે છે. એવા અતિક્લિપ્ટને કર્યા અર્થ સુખદાન કરે ? અત્યન્ત પીષ્તિને વિષય પશુ સુખી કરતા નથી, તત્ર સ્વજનની તા સુખજનકત્વવાર્તા પશુ દૂર જ, સાધનાન્તરે વા ભગવાને પશુ કરીને તેવા અત્યન્ત પીડિતને કાંઇ પણ સુખ થતું નથી. ' તુ ' વિતર્કવાચક છે, અમે સર્વ શાધ્યું પરન્તુ તાદશ કિલ્પુટના સુખદાતા કવ પણ ન જોયા, કિંગ્ચ સુખદાન કાઇક કરશે એમ પણ શકું કર્તાવ્ય નથી, કારણ કે સ્વતઃ જ વિહત-પતિતગૃહવત વિશીર્ણ-તત્ર પણ નિરસ્તભગ-ઉત્કૃષ્ઠપદાર્થરહિત-શૂન્ય અમેધ્યાદિયુક્ત સ્થાનમાં જેમ કાઇક સુખદાતા પણ સુખદાત કરી શકે નહિ, તેમ આ જગદ્દમાં કાઇ પણ સુખદાતા તેને-કિલપ્ટને-મુખ અર્પી શકતા નથી. અત્ર સપ્તમ્યન્ત 'સ્વવિહતે સ્વિનિરસ્તભગે' પદે અધિકરણાત્વે પરિત્યાગાવસ્થા વિવક્ષિત છે. જગત્પક્ષમાં પણ યત્ર કવચિત સેવમાન પણ ભગવત્સેવક વૈકુષ્ડમાં જ સેવે છે, જગદ્માં સેવતા નથી એમ જાન તું. (૨૧)

भुवि पुरुपुण्यतीर्थसदनान्यूषया विमदा-स्त उत भवत्पदाम्बुजहदोधभिदङ्किजलाः। द्धति सक्रन्मनस्त्वयि य आत्मनि नित्यसुखं न पुनरुपासते पुरुषसारहरावसथान् ॥ २२ ॥ परिश्रमंस्तीर्थनिष्टो गुरुलब्धहरिस्मृतिः।

न सेवते गृहान् दुष्टान् सद्धमीत्यन्तनाशकान्।। २२॥

જેમનું અક્ ઘ્રિજલ અધિન-પાપવિદારક-છે એવા અધિન કુ ઘ્રિજલ અને જેમના હ્રુદયમાં ભગવચ્ચરણાવિન્દ વિરાજે છે એવા બવત્પદામ્યુજહદ્દ વિમદ ઋષિએા–મન્ત્રદ્રષ્ટા–ભૂમિમાં પુરુપુષ્યતીર્થ સદન ગર્કા કુરુક્ષેત્રાદિ બહુપુરયતીર્થ ને-અને શુરુગુહને સેવે છે, ઉપાસે છે. જેઓ નિત્યમુખ આત્મા આપમાં સકુદ્દ મનને સ્થાપે છે તેઓ પુનઃ પુરુષસારહર આવસથતે-પુરુષોના વિવેકાદિ સારનાં હતું શુહને-કપાસતા નથી. ૨૨.

પરિભ્રમતા તાર્થનિક ગુરુલબ્ધહરિસ્મૃતિ (પુરુષ) દુષ્ટ સહર્માત્યન્તનાશક ગૃહને સે**વ**તા નથી ૨૨.

अभे प्रधारे सर्व परित्यांने अनवह मलन कर्व व्य छे स्मेम निरूप्युं, तत्र प्रथम शुं कर्व व्य स्मेम આકાહુસા થતાં ક્રમને નિરુપનાં કૃતિ કથે છે કે પ્રથમ ભૂમિનું સમાશ્રયણ કર્ત ગ્ય છે, કારણ કે ભૂમિ ભગવચ્ચરણારવિન્દ છે, તત્ર સમાશ્રયણીય ભગવચ્ચરણારવિન્દરૂપ ભૂમિમાં જ મગ્ચકપાદુકાદિના પરિત્યાંગે નિરન્તર સ્થિતિ કરવી, આથી સર્ગ જ ભાગને વ્યાવર્તિત કર્યા, તતઃ તીર્થાશ્રયણ કર્તવ્ય છે, વિશેષત: ચરણારવિન્દરર્કૃત્ર્યર્થ ગર્ડ્ડાનું સમાશ્રયણ કર્તવ્ય છે, સર્વ તીર્થમાં ગર્ડ્ડા મુખ્ય છે, કારણ કે ગર્ડી ચરણારવિન્દમાં જ સ્થિતિ કરે છે, તેથી ચરણારવિન્દની સ્કૃતિ અધિદૈવિકપક્ષે અને આવેશપક્ષે પણ ગડાતીરમાં સ્પૂર છે, તત્ર પણ પુરુપુષ્ય-કુરુક્ષેત્રાદિ-તીર્થ સેવ્ય છે, કેવલ તે જ તીર્થ સેવ્ય છે એમ નહિ કિન્તુ ગુરુરૂપ પણ તીર્થ સેવ્ય છે, તીર્થનાં-ગુરુનાં-સદન-ગૃહ-ભૂમાં છે, તેથી તે પણ સેવ્ય છે. તે તીર્થગુરુ કયા ? ઋષિઓ, કારણ કે તે મન્ત્રદ્રપ્ટા છે. મન્ત્રાહારક તા લાકિક જ પ્રકાર જાતે છે, તેથા તે મન્ત્રદ્રષ્ટા ગુરુતાર્થમાં જઈને મન્ત્રાઘલાકિકભગવર્ જન-સાધન શિક્ષણીય છે. તે ઋષિમાં શા વિશેષ? તેઓ 'વિમદ' છે, જે મદે સ્વપરત્રાન થતું નથી તે મદ-ગર્વ-તેમનામાં નથી, આથી ઋષિનું અભિજ્ઞાન પણ નિરુપ્યું કે તે છે સ્વપરાભિજ્ઞ છે, કેવલ મદાભાવે સાત્ત્વિકકર્મા વા દેવતાન્તરાપાસક પણ સેવ્ય થઈ જાય તેથી કથે છે કે જે પુનઃ ભગવત-પદામ્યુજહદ્દ હાય, જેમને અન્તર્ભા હિર્માહાત્યસ્કૃતિ છે, જેમના અન્ત:-હદયમાં-ભગવાન્ બક્તિમાર્ગ-પ્રકારે વિરાજે છે અને બહિ: પણ જેઓ ભગવદાત્તાકારી હોય છે, જેઓ લાકના નિસ્તારાર્થ સર્વ લોકાપકારાર્થ કૃષ્ણે સહિત પરિભ્રમે છે તેવા જ ભગવત્પદ્મમ્યુજહદ મહાશય સેવ્ય છે, અને તે**યા** જ જેમતુ આકુંજલ સર્વના જ અધને-પાપને-બેંદે છે એમ કથ્યું, તેથી તેમના ચરણારવિન્દજલે પાપના ક્ષય થાય છે, અને તેમના ઉપદેશે તદ્ધૃદયરથ ભગવચ્ચરણારવિન્દ પણ સર્ફુંમે છે એમ મુચન કર્યું. તેમની સેવાએ ભગવાન્ હુદયમાં નિવિષ્ટ સતે જો શીધ્ર જ દેહપાત થાય ત્યારે તા કાઇ પ્રકારની ચિન્તા નહિ પરન્તુ જો નિલમ્ય થાય તા કાલાદિએ ખુહિલ્રંશ થતાં પુનઃ ગૃહાસક્તિ થક જાય એમ આશ્રુષ્ટ્રાને ' દ્રધતિ' तथा સર્વ વ્યથ इरेल કત્યાદિએ પરિહર છે કે ગુરુપદેશાદિએ આપમાં જેઓ સકૃત પણ મનને સ્થાપે છે તેઓ, જેમ સ્ત્રીવિશેષમાં કામીનું સકૃત પણ સ્થાપિત યિત્ત તેને સર્વથા અનનુબવીને નિવૃત્ત થતું નથી તેમ, સ્તેહું ભગવકપાબિનિવેશ થયે જ્યારે ભગવાનમાં જેમતું ચિત્ત જાય છે તાદેશ તો કદાચિત્ પણ ગૃહને સેવતા નથી, જેણે પૂર્વ ભગવાન્ દુષ્ટ નથી તે કદાચિદ્દ ગૃહને સેવે પણ, પરન્તુ જેમણે પૂર્વે ભગવાના દર્શન કર્યું છે તે દષ્ટપૂર્વ ભક્ત તા ગૃહતે સેવતા જ નથી, તાદશ પૂર્ણાર્થ દ્રષ્ટા જો ગૃહમાં આવે તાએ ભગવાન્તે ત્યજશે નહિ તેથી તેના ગૃહસમાગમમાં શા દેાષ ? આવસથ— ગૃહ-પુરુષસારહર છે વિવેકધૈર્યાદિને અને પૂર્વાવસ્થાને પણ વસ્તુત: સર્વને જ ગૃહ તા હરે છે. (૨૨.)

सत इदमुत्थितं सदिति चेन्ननु तर्कहतं व्यभिचरति क च क च मृषा न तथोभययुक्॥ व्यवहतये विकल्प इषितोन्धपरम्परया भ्रमयति भारती त उरुवृत्तिरुक्थजडान्॥ २३॥

## सद्बुद्धया सर्वथा सद्धिर्न सेव्यमिखलं जगत्। भ्रान्त्या सद्बुद्धिरत्रेति सन्तं कृष्णं भजेद् बुधः ॥ २३॥

સદ્દ ધ્યક્ષથી ઉત્થિત-ઉત્પન્ન-આ જગત્ સદ્દ-ધ્યક્ષ-છે એમ નથી, કારણ કે તર્ક-યુક્તિએ-તે પક્ષ હત-બાધિત-થાય છે, અને કવચિત્ તો વ્યભિચરે છે પણ, અર્ક્ષનામાં સદ્દ રાજમાંથી અસદ્દ વેન અને સત્ શુક્તિમાંથી અસદ્દ રજત ઉત્પન્ન થવાથી સદ્દમાંથી સદ્દ જ ઉત્પન્ન થાય એ કથન કવચિદ્દ મૃષા પણ થઈ જાય છે, પરન્તુ ઉમયયુક્-સદસદાત્મક-જગત્ તેમ વ્યભિચારાદિદાપયસ્ત થતું નથી અન્ધપરમ્પરાએ વિકલ્પ ઇપિત-ઇપ્ટ-એ, આપની વેદરુપા ભારતી રુદિલક્ષણાદિ ઉસ્ટત્તિએ ઉકથપરને-કર્મપરાયણને-બ્રમાવે છે. ૨૩.

સત્પુરુષોએ સદ્દયુદ્ધિએ અખિલ જગદ્દને સેવવું નહિ, અત્ર સદ્દયુદ્ધિ બ્રાન્તિએ છે, તેથી ખુધે સત્ કૃષ્ણુને ભજવા. ૨૩.

એમ સર્વ પ્રકારે ભગવર્દ્ધ જનતે નિરૂપીને સમ્યગ્ માર્ગાનુસારે ભગવર્દ્ધ જનને સ્થિર પણ કરીને હવે બજનીયનિર્ધારાર્થ યતમાન શ્રુતિએ। સચ્ચિદાનન્દ જ ભગવાન ભજનીય છે એમ કથનાર્થ-ક્ષોકમાં સત્ ચિત્ અને આનન્દ એકત્ર નથી એમાં તો વકતવ્ય જ શું પરન્તુ તે ધર્મ ત્રયમાંથી પ્રત્યેક પણ ધર્મ કાઇ પણ સ્થલે નથી એમ કથનાર્થ-શ્લોકદ્વયે જડ લોકમાં સત્ત્વાભાવ શ્લોકદ્વયે ચેતનમાં ચિત્ત્વાભાવ અને શ્લોકદ્રયે સ્વર્ગાદિમાં આન-દાભાવ એમ ષડ્ શ્લોક સદ્દના ચિદ્દના અને આન-દના અભાવ કથીને જડ લોકનું सत्त्व ચેતનતું ચિત્ત્વ અને સ્વર્ગાદિમાં આન-દત્વ નિરાકરે છે. તત્ર પ્રથમ શ્લોકદ્વયે જગત્માં સત્ત્વને નિરાકરે છે, અન્યથા ભગવાન્ જ સત્ છે એમ અર્થ ઉપપન્ન થાય નહિ, કારણ કે ભજનીયનિર્ધારમાં ગાણ સત્ત્વ પ્રયોજક નથી, ત્રાનાર્થ વા દાષાભાવાર્થ તાદશ-ગાણ-સત્ત્વના ઉગયાગ છે અસત્સેવાએ પૂર્વે નાશ નિરૂપ્યા અને સત્સેવાએ કૃતાર્થતા પણ નિરૂપી. જો જગદ્દમાં સત્ત્વ હાય ત્યારે તે જગદ્દનું પણ ભજન થાય, અથવા જગદ્દના ભજનમાં દોષ પ્રાપ્ત થાય નહિ, તેથી જગદ્દનું સત્ત્વ અવશ્ય નિરાકર્તં વ્ય છે, તત્ર જેઓ જગદ્દનું સત્ત્વ વદે છે તેમનું મત વાદમુદ્રાએ નિરાકરે છે. તત્ર આ પ્રકારે સંશય છે. આ જગદ્દનું સત્ત્વ કથેા છા તે શું પ્રતીતિના અનુરાધથી કે કાંઇ વ્યવસ્થાપક કારણથી કે કાંઇ પ્રમાણથી ? એમ આશ્રદ્ભીને પ્રથમતઃ કારણવાદે જગત્ સત્ય છે એ પક્ષને નિરાકરે છે, અન્યથા તા જગદ્દનું સત્ત્વ ત્યારે અનુમાનથી સિદ્ધ થઈ જાય. તત્ર પૂર્વપક્ષમાં આ પ્રકારે અનુમાન થાય છે, આ જગત્ સદ્દ જ છે, કારણ કે સદ્દમાંથી ઉત્પન્ન થયું છે, જે જેમાંથી ઉત્પન્ન થાય તે તાદશ જ હાેય, જેમ સુવર્ણમાંથી ઉત્પન્ન કુણ્ડલ સુવર્ણ જ હાેય છે તેમ બ્રક્સમાંથી ઉત્પન્ન જગત્ સદ્દ જ છે, 'કથમસતઃ સજ્ જાયેત ' શ્રુતિએ પણ સત્ કારણમાંથી કાર્ય પણ સદ્ જ થાય છે એમ નિરૂપ્યું છે, તે અનુમાનને શ્રુતિ દૂષે છે અત્ર ' નુ ' વિતર્કવાચક છે, વિતર્ક-વાચક 'તું' પદે તર્ક બાધ કચ્ચાે, કારણ કે પૂર્વ પક્ષીએ પણ વ્યાપ્તિ મલપાય્ત તર્કે જ પદાર્થ તે નિર્ણય કર્તાવ્ય છે અને તર્ક તા શહુાવધિ છે એમ 'તર્ક હત' પદે કથે છે. અત્ર આ અર્થ છે. જગદ્દમાં જે સત્ત્વ સધાય છે તે શું કારણ મત સત્ત્વ જ કાર્યમાં સમાગમે છે એમ વાદીનું વક્તવ્ય છે કે આરમ્ભ-ન્યાયે કાર્યમાં સત્ત્વાન્તર ઉત્પન્ન થાય છે ? તત્ર પ્રથમ પક્ષ સાધીયાન્ નથી, કારણ કે તેમાં તર્કના બાધ પ્રાપ્ત થાય છે, જો કારણવું સત્ત્વ કાર્યમાં સમાગમે તેા કારણ અસત્ થઈ જાવ, સ્વનાશની શકું થતાં કારણ કાર્યને ઉત્પન્ન પણ ન કરે, તેમ કારણમાં કવચિત્ સ્થિત સત્ત્વલક્ષણ ગુણ કાર્યમાં સમાગમે એમ પણ આપણ ઉભયની સમ્પ્રતિપત્તિ નથી, તેથી બહુ તર્કે પરાહત હેાવાથી કારણનું

સત્ત્વ કાર્યમાં સમાગત થતું નથી. હવે સત્વાન્તર આરમ્બાય છે એમ દિતીય પક્ષ કથા તા તે પણ અસત છે, કારણ કે તે અનુગાનમાં વ્યભિયાર પ્રાપ્ત થાય છે, સદ અર્ડાયી અસદ વેત થયો. તત્ર અસદંશ સદ્વાતમાં સ્થિત છે એમ પણ વક્તવ્ય તથી, કારણ કે તેમ સતે કાર્યમાં પણ તાવનમાત્ર-અસદ્-જ થાય, નહિ કે અતિરિક્ત સ્વભાવાદિ પણ. ખીજમાં તે જ સફ્રાન્ત છે એમ પણ નથી, કારણ કે તેમ સતે પૃથ્વના આવિર્ભાવ ન થાય, તેથી કાર્યકારણના વૈલક્ષણ્યથી કારણના સત્ત્વે નિયત કાર્યસત્ત્વ જ ઉત્પન્ન થતું નથી, કાર્યમાં કારણમાત્ર સ-ત્વને ઉત્પાદતું નથી, કિન્તુ સમવાયિકારણ જ કાર્યમાં સત્ત્વને ઉત્પાદે છે, ખીજ તા નિમિત્ત કારણ છે, દાપગુણભૂતયાનિ પણ તે જ બલવાન્ દાયે તિરાહિત થઈ જાય છે. સમવાયિ કારણ તો तत्तह्वयव भिन्न वर छे अने तेथी व्यक्तियार नथी अभ को पूर्व पक्षी इथे ते। 'इव य मुपा' ઇત્યાદિએ નિરાકરે છે. બ્રાન્તપ્રતિપન્ન રજત શુક્તિકાથી ઉત્પન્ન થાય છે, શુક્તિકાનું સત્ત્વે સતે પણ તે રજત સત્ય નથી, રજત શક્તિકાશ્રય હોવાથી શક્તિકા જ સમવાયિ કારણ છે તેથી વ્યનિચાર સિદ્ધ થયો, કૈવલા શુક્તિ તત્ર ઉપાદાન નથી કિન્તુ દોષસહિતા શુક્તિ ઉપાદાન કારણ છે, વિશેષના અદર્શને સહકૃત ચાકચક્યાદિ દાષથી રજત ઉત્પન્ન થાય છે. નહિ કે કેવલ આશ્રયત્વથી. તથાપિ એકાંશે રજત સત્ય થાય પરન્તુ સર્વથા તાે અસત્ય થતું નથી એમ આશડ્ડીતે 'ન 'કારે નિષેધે છે કે તેમ પણ નથી. દાપથી તત્ર સદંશ તિરાહિત થયા છે એમ કથા ત્યારે તાે પ્રકૃતમાં પણ મનાદાષે જગદ્દ અન્યથા પ્રતીત થાય છે એમ જ પ્રતીતિ થાંએા. અન્યથા સસ્ચિદાનન્દરूપે જગત કેમ ન બાસે ? કિંગ્ન્ચ વ્યક્તકારણવાદ જ કેવલ સર્વત્ર વક્તવ્ય નથી, કિન્તુ પ્રકૃતિપુરુષકારણવાદ પણ વક્તવ્ય છે. તેથી ઉભયના –પ્રકૃતિપુરુષતા–યોગથી જગત સદસદાત્મક છે, કેવલ સદ્દ જ નથી, એમ વ્યવદારે અને સ્વરૂપા– સિહિએ પૂર્વ પક્ષાના હેતુને દૂધીને હેત્વન્તર આશહીને 'વ્યવહૃતયે વિકલ્પ ક્ષ્મિન: ' પદે નિરાકરે છે કે આ જગત सत् छे अरुख के अक्षवत् सत्त्वे प्रतीयमान छे ओम अनुमान करे। ते। ते अनुमान प्रख् हुष्ट छे, કારણ કે આ વિકલ્પ-જગતની સત્ત્વરુપા વિશિષ્ટા કલ્પના-તો કેવલ પ્રાતિક છે. પરમાર્થરુપ નથી. વ્યવહારમાત્રત્વે પણ પ્રતીતિ સિદ્ધ થઈ રહેતાં વાસ્તવ સત્યત્વકલ્પનાનું પ્રયોજન નથી. આ સંસાર અનાદિ છે. અને સર્વને અત્ર સદ્યુદ્ધિ થાય છે, તેથી સંસાર સદ જ છે એમ પણ અન્ધપરમ્પરાએ ન કથવું, અન્ધપરમ્પરા પણ પરમ્પરા તા ખરી, પરન્તુ અત્ર ચક્ષુષ્માન્તી પરમ્પરા નથી. તેથી તાદશી અન્ધપરમ્પરા પ્રમાણ નથી, પ્રત્યુત મહાન્ની યુદ્ધિએ તાે આ સર્વ અસત્ જ છે આબાસે છે. વેદાનુરોધથી જગદુનું સત્ત્વ અક્રીકરાય છે એમ કથતા હા તા તેમ પણ નથી, કારણ કે વેદરુપા આપની ભારતી-વાણી-ઉક્થપરતે-કર્મજડને-ભ્રમાવે છે, ભ્રામણપ્રકાર તા દ્વિતીયસ્કન્ધમાં નિરુપિત છે, વેદ તા સર્વ વ્યક્ષ મત છે એમ કથે છે પરન્તુ વ્યક્ષને જગદ્દગત માનીને લાક ભ્રમે છે. ક્રિયાસકતા પદાર્થને વિચારતા નથી એમ 'ઉક્રથજ ડે' પદે કથ્યું- (૨૩)

न यदिदमप्र आस न भविष्यदतो निधना— दनुमितमन्तरा त्विय विभाति मृषेकरसे। अत उपमीयते द्रविणजातिविकल्पपथै— विंतथमनोविळासमृतमित्यवयन्त्यबुधाः॥ २४॥ खपुष्पादिसमत्वादि मिथ्याभृतं जगद् यतः। अधिष्ठानाच्च सद्भानं तं ऋष्णं नियतं भजेत्॥ २४॥ આ જગત્ સચ્ચિયા પૂર્વ -અમે-ન હતું અને નિધનથી-પ્રલયથી -અનન્તર રહેશે નહિ પરન્તુ તે તો અન્તરા - મધ્યમાં -એકરસ આપમાં અનુમિતિએ સિંહ અનુમિત છે તેથા મૃષા ભાસે છે, આથી ગવાદ દ્રવિશ્વની જે ગાત્યાદિ જાતિ તેના જે અવાન્તર બેક્સપ વિકલ્પ તે જ ઉપમાનતા માર્ગ છે, તે માર્ગ જેમ ગાસદશ ગવય તેમ બ્રહ્મસદશ જગત્ પરન્તુ જગદ્ બ્રહ્મ નહિ, કારશ્ કે એતાદશ વિતથ મનાવિલાસ - અસન્મનોરૂપ વિદ્યાસ - જગદ્દને જેઓ બ્રહ્ત - સત્ય બ્રહ્મ - છે એમ જાતે છે તેઓ તો અબ્રુધ છે. ૨૪.

ખપુષ્પાદિસમત્વથી જમદ્ મિશ્યાભૂત છે, જે અધિષ્ઠાનથી તેમાં સદ્ભાન થાય છે તે

કૃષ્ણને નિયત બજવા. ૨૪.

જગદ્દતું સત્યત્વ મા હાે, તેથી વિશેષતઃ સેવમાન પુરુષા જગદ્દતે સત્યત્વે સેવશે પરન્તુ જેઓ સ્વભાવથી જગદ્દને સેવે છે, તેમના નિષેધ કેમ સિદ્ધ થાય ? સત્ત્વવત્ અસત્ત્વના પણ જગદ્માં અભાવ જ છે, તેથી જેમ જગદનું સત્ત્વ સાધવું શક્ય નથી તેમ તે જ હેતુએ અસત્ત્વ પણ સાધવું શક્ય નથી, તેથી જગદ્ સદસદિલક્ષણ જ હાે, અને તેથી તે જગદ્દની સેવામાં ગુણ પણ નથી તેમ દેાષ પણ નથી, તેથી જગદ્ના પરિત્યાગ કેમ થઈ શકે એમ આ-શકું ીને પરિહરે છે કે આ જગદ અગ્રેન હતું. જો અસત્ત્વતું સાધક અત્ર ન હોય ત્યારે તેા પૂર્વપક્ષી જેમ કથે છે તેમ કહી પણ શકાય, પરન્તુ અસત્ત્વસાધક હેતુ તાે છે, આ જગદ્ અસત્ છે, કારણ ક્રે તે કાદાચિતક છે, જે તેમ નહિ તે તેમ નહિ, જેમ કે વ્યક્ષ, એમ કેવલવ્યતિરેકી હેતુ જગદનુ અસત્ત્વ નિરુપણ કરે છે. 'ન યત્' પદે કાદાચિતકત્વ જ નિરુપાય છે, કારણ કે આ જગદ્ સૃષ્ટિથી અગ્રે-પૂર્વે-ન હતું. અને નિધનથા-પ્રલયથી-અનન્તર પણ જગદ રહેશે નહિ, તેથી મધ્યે કદાચિદ જ જગત્ થયું છે, તેથી જણાય છે કે જગદ્ અસત્ છે, કારણ કે જે સદ્ હોય છે તે તા કાલ-ત્રથે પણ હાેય જ છે, સત્ કદાચિદ્ અસદ્ થતું નથી, અન્યથા ઘટ પણ કદાચિત્ પટ થઈ જાય, તેથી કાદાચિત્ક આન્તરાલિકત્વથી જગદ અસતુ છે એમ સિહ થયું. આ હેતુએ તેા સત્ત્વાભાવ જ સિદ્ધ થઈ શકે પરન્તુ અસત્ત્વ તાે સિદ્ધ થઈ શકતું નથી, વ્યતિરેકે પણ તેનાે સત્ત્વાભાવમાત્ર જ સધાય છે પરન્તુ સતુથી વિપરીત ધર્માન્તર સધાતા નથી એમ આશકૃતિ 'અનુમિતમ' ઇત્યાદિએ પરિંદરે છે કે જેમ શુક્તિકામાં રજત તેમ આ જગદ્દ મૃષા જ ભાસે છે, આપમાં જગદ્દ મૃષા ભાસે છે, કારણ કે જે વિઘમાન સતે તત્ત્વે અતિરિક્ત ભાસે તે મિથ્યા એમ સિદ્ધ છે, 'આ સર્વ પ્રદ્ય છે' એ શ્રુતિએ અને બ્રહ્મવિદેાએ યઘપિ નિર્ણીત છે તથાપિ જે અન્યથા-જગત્વે-ભાસે છે તે તેા મૃષા મિથ્યા જ હાવાને યાગ્ય છે. 'અનુમિતમન્તરા' ઇત્યાદિએ હેત્વન્તરને પણ કર્યે છે કે પ્રત્યક્ષમાં તાે રજત દશ્યમાન નથી, કારણ કે ઇન્દ્રિયાર્થસન્નિકર્વ તાે શુક્તિવિષયક છે, રજતે સહ તા સન્નિકર્ષ પણ નથી, કારણ કે સંયાગ તા સદ્દના જ હાય છે, 'સત્સમ્પ્રયાગ પુરુષસ્યેન્દ્રિયાષાં ખુદ્દિજન્મ તતુ પ્રત્યક્ષમું એમ પ્રત્યક્ષતું લક્ષણ છે. રજત તો શુક્તિવિષય ઇન્દ્રિયાર્થં– સન્નિકર્યાનન્તર કેવલ ખુદ્ધિએ ઉત્પન્ન થાય છે, અને અનુમાનવિષય કરાય છે, તેથી તે ખુદ્ધિ જ રજતમાં કારણ છે, અને ગ્રાનકરણક ગ્રાન અનુમાન છે, તેથી રજત અનુમાનવિષય-અનુમિત-થાય છે. કિમ્ન્ય ઇન્ડિયના અને અર્થના મધ્યમાં જે બાસે તે મુષા-મિચ્યા-તેમ અત્ર પણ પ્રમાતચૈતન્યના અને ક્ષક્ષ્મિતન્યના મધ્યમાં જગદ માસે છે, અને તે પણ યત્રપર્યન્ત એ ઉભય ચૈતન્યની સમ્યક પરીક્ષા નથી તત્રપર્યન્ત જ બાસે છે, તેથી જગફ અન્તરા જ વિશેષે ભાસે છે. આ હમચે ચૈતન્ય વિચારિત સતે–'તત્ત્વમસિ' વાક્ય અવગત સતે–તા પશ્ચાત્ સવ°ત્ર પ્રકા જ બાસે છે. કિંગ્ચ એક્ટ્સ આપમાં જગદ્ નાના પ્રકારે ભાસે છે, તેથી પણ જગદુ મૃષા જ છે એમ જાનવું, જેમ એક ચન્દ્રમાં દૈતપ્રતીતિ બ્રાન્તિએ થાય છે તેમ એકરસ બ્રહ્મમાં નાનારસ જગદ્ની પણ પ્રતીતિ ભ્રાન્તિએ જ થાય છે.તથાપિ જગદ્દનું અસત્ત્વ કેમ સિદ્ધ થશે કારણ કે અસદ્દની તેા પ્રતીતિ જ **ઢા**તી નથી એમ આશ્રુષ્ટીને 'અત ઉપમીયતે' પદે પરિદ્ધરે છે કે અસત્સાદશ્યથી જગદ્દ અસદ્દ છે એમ ઉપમા અપાય છે. જેમ દ્રવિજ્ઞજાતિવિકદયમાર્ગે પદાર્થ ઉપમપાય છે જેમ 'ગાસદશ ગવય' વાક્યનું શ્રવણ કરીને અરણ્યમાં ગવયને દેખતા વાકયાવગત સાદશ્યને સ્મરીને ગવયમાં તે સાદશ્યને દેખતા પુરુષ 'આ તા ગવચ છે કારણ કે ગાસદશ છે' એમ માતે છે, તેમ અત્ર પણ દ્રવિશ્વગવાદિની જે ગાતવાદિ જાતિ તેના અવાન્તરભેદરુપ જે વિકલ્પ તે જ ઉપમાનમાં માર્ગ છે, અન્યથા ગવયને સ્થાને 'આ ગા છે' એમ જ પ્રતીતિ થાય, આ જ વિશેષથી અત્ર અનુમાનવિષયતા નથી, પરન્તુ ઉપમાનવિષયતા છે, કારણ કે વિક તા સર્વત્ર જ વ્યાપ્ત્યાદિમાં જાતિ જ છે અને સાદશ્યનાન તા ભિન્નજાતીયને જાણાવે છે, તેમ જે અસત્ સતે દશ્યમાન થાય છે તે પણ વિયાર કરતાં સમ્ભવતાં નથી, એટલા ધર્મ-સામ્યથી જગત પણ અસદ જ એમ નિશ્રય થઈ રહે છે. બાન તા શશશુક્રનું પણ થાય છે તેથી કાઇ પણ તેના અસત્ત્વને નિરાકરતું નથી, બાસે તા સત્ત્વ પણ અને અસત્ત્વ પણ, પરન્તુ વિચાર-સહિષ્ણગુણયુક્તપ્રમાણે જે ભાસે તે સદ્દ, અને વિચારાસહિષ્ણુદાષસહિતકરણે જે ભાસે તે અસદ્દ એમ સદ્દના અને અસદ્દના વિશેષ છે, મહાન વૈદિકાને પણ જગદ્દમાં સદ્દ્યુહિ છે, અન્યથા જગદ્દ-ના અસત્ત્વે અસ્થૈર્યથી વિશ્વમ્લે તેમના સર્વ વ્યવહાર જ થાય નહિ, તેથી જગદ્તું સત્ત્વ વા સદસદ્ભિલ્લાહ્યુત્વ વક્તવ્ય છે એમ આશ્રુકીને 'વિતથમનાવિલાસં' પદે પરિદર્ર છે કે આ સર્વ જગદ वितथ-भिथ्याभूत-क छे, अरख डे भने।विलास छे, क्यात्मां भने अरीने के क्रेने के प्रधार માને તેના પ્રતિ તે તે પ્રકારે-કૃષ્ટ દ્વિષ્ટ શુદ્ધ અશુદ્ધ આત્મીય પરકીય-પ્રતિભાસે છે, કારણ કે નિસર્ગતઃ કાઇ પણ પદાર્થ જગદ્દમાં એવા નથી જે સર્વ પ્રતિ પ્રિય થાય, તેથી આ જગદ્દ મનાવિલાસકૃત જ છે, મનાસ્થવદ મિચ્યાભૂત જ છે, એતાદશ જગદ્દને જે આ સત્ય માને છે તેઓ અયુધ-વિચાર-રહિત-છે, પણ્ડિત નથી. (૨૪)

स यद्जया त्वजामनुशयीत गुणांश्च जुषन्
भजित सरूपतां तद्नु मृत्युमपेतभगः।
त्वमुत जहासि तामहिरिव त्वचमात्तभगो
महिस महीयसेष्टगुणितेपरिमेयभगः॥ २५॥
कालादितृणपर्यन्ता न सेव्या मुक्तिमिच्छता।
दोषत्याजनशको हि सेव्यो दाता गुणस्य च॥ २५॥

તે ભગવડ્રપ જ છવ અજાએ-ભગવ-માયાએ-કરીતે અજાને-અવિદાતે વા પ્રકૃતિને-અનુસર્ય અને તદનુ-તેને અનુસરીને-અલભાવને પ્રાપ્ત કરે ત્યારે તે અજાના ગુજીને સેવતા તે છવ સ્વચૈતન્યને પરિભવીને સરુપતાને ભજે છે-જડભાવને પ્રાપ્ત કરે છે, તદનુ-જડતાને પ્રાપ્તિને તે અપેતભગ-નિરસ્તસમસ્તૈશ્વર્ય-જીવ સૃત્યુને પછા પ્રાપે છે, પરન્તુ સર્પ જેમ ત્વચાને ત્યજે તેમ આપ તે વ્યામાહિકા અજાને ત્યજે છા અને ભગને સ્વીકારીને અષ્ટ્રગુષ્ટ્રિત અશ્વિમાદ્ય થયે સહિત પૂર્ણ તેજો-રૂપ મહમાં વિરાજો છા, કારણ કે આપના ભગ અપરિમેય-અસહ્પ્યાત-છે. ૨૫.

મુક્તિને ઇચ્છતાએ કાલાદિતૃષ્ણપર્યન્ત કાેઇ પણ સેવ્ય નથી, દાેષત્માજનશક્ત અને ગુણુના દાતા કૃષ્ણુ સેવ્ય છે. ૨૫

એમ શ્લોકદ્વે બજનાર્થ અન્યત્ર સત્યત્વને નિશકરીને તન્ત્વતઃ સત્યત્વ દ્વાવાથી તે જ કૃષ્ણાપ્ય पस्तु भजनीय छे तथी सहंश वियारीने ६वे श्ली ४६ ये विदंशने वियारे छे. यित् सेव्य छे स्रे પક્ષમાં પણ ભગવાન્જ સેવ્ય છે, પરન્તુ જીવ સેવ્ય નથી, કારણ કે સ્વરુપસ્થિત જ સેવ્ય હોય છે અને જીવ તા સ્વરૂપથી પ્રસ્યુત થયા છે, કારણ કે તે જ ભગવકુષ પણ જીવ જયારે અજાએ—ભગવન્માયાએ—કરીને અજાને -અવિદ્યાને વા પ્રકૃતિને-અતુસરીને શયન કરે છે, તેને-અજાને-અતુસરીને જીવભાવને પ્રાપ્ત કરે છે, ત્યારે તે અજાને ગુઢામાં સેવતા જીવ સ્વાનન્દને પરિત્યજતાં 'હું જડમાંથી આનન્દને પ્રાપીશ' એમ જ્યારે જડાનુભવ કરે છે त्यारे स्वयं जीव पशु स्वचैतन्यने परित्यजीने सरूपताने भजे छे-જડભાવને પ્રાપ્ત કરે છે-એમ અવિદ્યાસમ્બન્ધથી આ આનન્દાંશને અને ચિદંશને પણ અપગમે છે અને કેવલ જડતાને આપન્ન થઈ જાય છે, અને જડની ઉપાસ્યતા તા પૂર્વે જ નિષેધી 🧟 જડભાવમાં શા દાષ કારણ કે મહદ્ રત્નાદિના પણ જડભાવ છે એમ આશ્રષ્ટ્રીને 'તદનુ મૃત્યુમ્' ઇત્યાદિએ પરિ-હરે છે કે કાલ જડગુષ્યુને ક્ષાેબાવે છે અને અનપ્રાય તે ગુણાને બક્ષે છે તેમ આ જીવને પણ કાલ ભક્ષે છે, અને તદનુ-જહતાથી અન-તર્-સૃત્યુને પ્રાપ્ત કરે છે, જીવનું અનિષ્ટ એતાવદ્ જ છે એમ પણ નથી, જેમ રાજા યાવજ્જીવ સુખે જીવે છે અને અન્તે મૃત્યુને પ્રાપે છે તેનાથી પણ આ જીવતું દુ:ખ અધિક છે, કારણ કે જીવ 'અપેતભગ' છે, તેનાં ઐશ્વર્યાદ ભાગ્ય અપગત થઈ ગયાં છે, એવા લાષ્ડ્રપ્રાય અને મૃત્યુચસ્ત પણ જે થઈ ગયા હાય તાદશ જીવ સેવ્ય ક્રેમ હાય ? ભગવાનને પણ 'મમ માયા દુરત્યયા' વાક્યથી માયાસમ્યન્ધ તા છે તેથી ભગવાન પણ તેવા જ હશે એમ આશ્રષ્ટ્રીતે 'ત્વમુત' ઇત્યાદિએ નિરાકરે છે કે આપ તા તે માહિકા અજાને 'જહાત્યેનાં સુક્તભાગામજોન્ય:' શ્રુતિપ્રામાણ્યે ત્યજો છો, આ જ ભગવાનનું જીવથી વૈલક્ષણ્ય છે. એતન્મૂલક અન્ય પણ વૈલક્ષણ્યને 'આત્તભગ' પદે કથે છે કે નાશક કારણના અભાવથી આપમાં ઐધર્યાદિ ભગ સ્વીકૃત જ હોય છે. અજા એ કિર્મારિત તે જીવ અજાએ સહ સ્થિતિ કરે છે. ભગવાન જો તે અજાને ત્યજે ત્યારે તે। તેનું જીવથી विशिष्ट स्वरूप જ અપગમે तथी ભગવાન ते અજાતે કેમ ત્યારે એમ આશ્કું! ને 'અહિરિવ' દત્યાદિ-એ પરિહરે છે કે કાલે કરીને સર્પ સ્વને જીર્ણ માને છે તતઃ તેઓમાં મુખ્ય કસર્ણીર કાદ્રવેયે 'ભૂમિભૂં'મ્ન.' ઇત્યાદિક કાઇક મન્ત્રનું દર્શન કરીને તે દુષ્ટ મન્ત્રે સર્વે સર્પને જરાથી વિમાચ્યા ત્યારે સર્વે સર્પોએ જીર્જા તત્તે અપહની, તેમ સ્વૈશ્વર્યે અખણ જ સ્થિત પૂર્વાત્રસ્થ ભગવાન પણ સહજ સમ્યહા પણ ત્વચૂપા તે અજાતે ત્યજે છે. સર્પમાં ત્વક્પરિત્યાંગે પણ કાઇ પણ વિશેષ થતા નથી, તેથી ભગવાનમાં પણ માયાગ્રહણપરિત્યાગાવસ્થામાં કાઇ પણ વિશેષ થતા નથી, તેથી ભગવાને માયાપરિત્યાગ વ્યર્થ છે એમ આશ્રદ્રીને 'મહિસ મહીયસે' ઇત્યાદિએ પરિહરે છે કે આપ ભગવાન્ તો પૂર્ણ તેજોરુપ અળ્દેશ્વર્ય-સહિત મહમાં વિરાજો છો, તે અજ વિદ્યમાન હો વા અવિદ્યમાન હો, તે અજાએ આપમાં કાઇ પણ ઉપચયાપચય થતા નથી, આપ સર્વદા જ અપ્ટેશ્વર્યયુક્ત પરમ પ્રકાશમાન સ્વરૂપાનન્દમાં વિરાજો છે। જ. એ સત્ય છે, તથાપિ લોકદષ્ટિએ અજાસમ્બન્ધે દોષપ્રતિભાન થાય, તેથી આપ અજાને ત્યજો છે। એમ કથ્યું, વસ્તુતઃ તેા અજાદિ સર્વ શક્તિએ। આપ ભગવાનમાં સ્થિત જ છે તેથી તેમણે કરીને આપની કાંઇ પણ સતિ નથી, કારણ કે પૃથગ્બૃત જ તે તે શક્તિએ અનિષ્ટનું ક્ષત્રણ છે, આપ તા 'અપરિમેયભગ' છો, માનયોગ્ય મેય ભાગ તો કિયાએ નિવર્તાય, પરન્તુ આપના તો ભગ અપરિમેય છે. તેથી તે અપરિમેય ભગ ક્રિયાશક્તિએ પણ શું નષ્ટ થઈ શકે ? સર્વસા, દૃષ્યમાહાત્મ્ય સર્વદાપવિવર્જિત लगवान ल सेव्य छे, परन्तु छव हहायन सेव्य नथी. (२५.)

यदि न समुद्धरिन्त यतयो हृदि कामजटा दुरिंघगमोसतां हृदि गतोस्मृतकण्ठमणिः। असुतृपयोगिनामुभयतोष्यसुखं भगवन् ननपगतान्तकादनिष्क्रिढपदाद् भवतः॥ २६॥ जीवेषु भगवानात्मा सञ्छन्नस्तेन तत्र न। भजनं सर्वथा कार्यं ततोन्यत्रैव पूज्येत्॥ २६॥

•યતિઓ પણ હૃદિસ્થિત કામવાસનાને જો સમુહરે-દૂર કરે—નહિ તો હૃદિગત પણ ભગવાન્ તેમને પણ દુરધિગમ છે, દુ:ખે પણ તેમણે પ્રાપી શકાતા નથી, અસદ્દને તો મગવાન્ સુતરાં દુરધિગમ છે. કારણ કે ભગવાન્ અસ્મૃત એવા કણ્ડ્રમણિના સમાન છે, જેમ કણ્ડ્રમાં સ્થિત પણ કણ્ડ્રમણિ કણ્ડ્રને સુખ દેતો નથી પ્રત્યુત વિસ્મૃતિએ દુ:ખ જ દે છે, તેમ હૃ ભગવન્! પ્રાણુપ્રાથાર્થ જે ઉપાયવાન્ છે તેવા અસુતૃપ યાગીને તો લભયતઃ અસુખ થાય છે, અન્તક-યમ-અપગમ્યા નથી, તેથી એતાદશ-યમે સહિત-કાલ પણ તેમને દુ:ખ દે છે અને જીવનદશામાં પણ તેમને આપથી દુ:ખ થાય છે, કારણ કે તેમણે ભગવત્પદ અધિરુઠ નથી, તેથી ચિન્તાકુલ થઈને ક્લિષ્ટ થાય છે ૨૬.

જીવમાં મગવાન આતમા સગ્છન છે, તેથી સર્વથા તત્ર બજન કાર્ય નથી, તેથી અન્યત્ર

क पूक्युं. २६.

ભગવત્સેવાપેક્ષાએ છવભજન જ મુખ્ય છે કારણ કે જવમાં ભગવાન્ પણ છે અને જીવ પણ છે, તેથી સાંશ ભગવાન તત્ર જીવમાં સ્થિત છે તેને પરિત્યજીને કેવલ નિરંશ ભગવાન કેમ સેવ્ય એમ આશ્રુટ્રીને 'યદિ ન સમુદ્ધરન્તિ' ઇત્યાદિએ પરિહરે છે કે યત્ર અંશ પ્રકટ છે અને ભગવાન્ પણ મેક્ટ છે તત્ર તેમ જ છે, અને તેથી જ પૂર્વે અન્નમયાદિ વા ગુર્વાદિ પુરુષોમાં જ ભગવદારાધન કચ્સું, પરન્ત યત્ર સ્વરુપ જડતાને આપન્ન છે અને ભગવાન સવર્થા પ્રકટ નથી તત્ર જીવમાં કર્યે પ્રકારે ભગવદારાધન થાય ? કાષ્ઠ્રમાં વિદ્વ છે તેથી શીતનિવૃત્ત્યર્થ વા માહાર્થ કાષ્ઠ્ર સેવાતું નથી, તેમ અપ્રકટભગવત્સ્વરૂપ છવ સર્વથા સેવ્ય નથી. હૃદયમાં વિદ્યમાન સ્વપ્રકાશ ભગવાન્ કેમ પ્રકાશતા નથી ? જો હૃદયમાં ારથત કામજટાને યતિઓ પણ સમુદ્ધરે નિ તા તે યતિઓએ પણ ભગવાન દુરધિંગમ છે, જેમ નિખાતના ઉપર વધ आरे। पित होय ते। तेना उन्मूलन विना केम भात उद्द्वारी शक्षतां नथी तेम अन्तः स्थित अग-वान पण भायाकविनिधाओं व्याच्छन छे अने तहुपरि अविद्याओं आच्छाहित छे तथी वासनाक्षाम-ક્રાંધાહ્યિલે સર્વથા લુક્ષાભિત્રાન ભગવાન્તાં દર્શન કેમ થાય? તત્ર પણ અસદ્ દેહાભિમાનીને તા ભગવદદર્શન કેમ જ થાય ? તથાપિ વસ્તુસામર્થ્યથી તત્ર ભગવાન્ છે તેથી કૃલ થશે એમ આશકીને ' અસ્મૃતકણ્ડમિણ: ' પદે પરિદારે છે કે અસ્મૃત એવા જે કણ્ડમણ તડ્રપ બગવાન્ છે, જેમ કણ્ડમણ કહ્કમાં સ્થિત હોય છે તથાપિ કહ્કને સુખી કરતા નથી, પ્રત્યુત વિસ્મૃતિએ સ્ત્રરૂપમાત્ર સ્મૃત સતે દુઃખતું જ પ્રદાન કરે છે, તેમ ભગવાન પણ તે જીવને જ સુખી કરતા નથી તા તે જીવના પૂજકને તા કયાંથી સુખા કરે પ્રત્યુત ભગવાન્ યતિઓના પરમદુ: ખદ પણ થાય છે, જેમ વિસ્મૃતમણિ તદ-न्वेषण्पर पुरुषने हुः भद्द थाय छ तेम आत्मान्वेषण्। र्थं सर्वस्वपित्याग अरीने गत यतिने भगवान् પરમદુ: ખદ થાય છે, આ તા આમરણાન્ત પરિત્યાગધર્મ પરિપાલકના પ્રસર્ક કથ્યા, પરન્તુ જેઓ બહિઃ मारमायसम्भना अभावथी अतिहुः भसाधने हिस् सता यथात्रथः वित् प्राणुपाषणु हरे छे तेंगा ते।

પૂર્વે અસત્પ અને યોગી છે વા અસતપં લાર્થ જ તેઓ યોગી છે, તેઓ તો કૃત સર્વ પરિત્યાગાદિ-એ પણ કેવલ જીવનને સમ્પાદે છે, તેમને ઉમયતઃ અસુખ થાય છે, અતપગતાન્તકથી અને આપથી એમ ઉમયતઃ તેમને અસુખ થાય છે એમ નિર્દિશ છે, ધર્મ પરિત્યાગથી યમે સહિત કાલ પણ તેમને દુઃખનું પ્રદાન કરે છે, નરકનું અને સૃત્યુનું પ્રદાન કરે છે, અને ભગવાન્ નું સ્મરણ નથી તેથી ભગવાન્ પણ તેમને દુઃખનું પ્રદાન કરે છે, તેથી જીવનદશામાં પણ તેમને દુઃખ જ રહે છે. ભગવાન્ અપ્રાપ્ત તે રહે પરન્તુ ભગવાન્ તેમને દુઃ ખપ્રદાન કેમ કરે એમ આશકૃતિ 'અનિધરુઢ– પદાત્' પદે પરિહરે છે કે તેમણે ભગવત્પદ આરુઢ કર્યું' નથી, તેથી ચિન્તાકુલ તેઓ ક્લિષ્ટ થાય છે. (૨૬).

त्वद्वगमी न वेचि भवदुत्थशुभाशुभयो—
र्युणविगुणान्वयांस्तिई देहभृतां च गिरः ।
अनुयुगमन्वहं सगुणगीतपरम्परया
श्रवणभृतो यतस्त्वमपवर्गगितमंनुजैः ॥ २७ ॥
सुखसेवापरो यस्तु स आनन्दं हिरं भजेत् ।
अन्यथा सुखसम्प्रेप्सुः सर्वथा दुःखमाप्नुयात् ॥ २७ ॥

ત્વદ્વગમી-ત્વત્સ્વરૂપાબિત્ત-બવદુત્ય શુભાશુભમાં-બવદર્ય ઉત્થિત શુભાશુભ કર્મ માં-ગુષ્યુના-સુખના-અને વિગુષ્યુના-દુ:ખના-અન્વયને-સમ્ખન્ધને-જો જાને નહિ તો દેહભૃદ્ દેહાબિમાનીના શ્રમ્મદોને તે જાનતા નથી, વિધિનિષેધચિન્તાપકીત્યાંદિપ્રતિપાદક વાકયોને પણ તે જાનતા નથી, કારણ કે શ્રવણાધિકારી પુરુષ મનું જોએ તે પ્રસિદ્ધ ભક્તહિતકારી અપવર્ગગતિ આપ અનુયુમ-પ્રતિયુગ-અન્વહ-પ્રતિદિવસ-ગુષ્યુગીતપરમ્પરાએ શ્રવણભૃત છો, તેમણે આપનું ધારણ શ્રવણે કર્યું છે.૨૭. સુખસેવાપર તો જે દ્વાય તેણે આનન્દ હરિને ભજવા, અન્યથા સુખસમ્પ્રેપ્સુ સર્વથા દુ:ખને પ્રાપ્ત કરે. ૨૭.

એ પ્રકારે ચિક્રંશ પૂજ્ય નથી એમ નિરુપીને ક્ષાકિકાનન્દ પણ સેવ્ય નથી કિન્તુ ભગવદાનન્દ જ સેવ્ય છે એમ 'ત્રદ્દવગમી' ઇત્યાદિ શ્લોકદ્વ યુદ્ધિ ગાન કરે છે. સ્વભાવતા જ સ્મૃત્યાદિમાં સર્વ જ આનન્દ નિષિદ્ધ છે, જેમ અત્ર સાધારણ ઓએા સેવ્ય નથી તેમ અપ્સરાએા પણ પરત્ર સેવ્ય નથી, જેમ કાલાદિના નિયમ વિના ભુજયમાન ભાગમાં અત્ર સર્વ શ્રુતિસ્મૃતિવિરાધ છે તેમ સ્વર્ગ ક્ષાકમાં પણ છે એમ જાતવું. જેમ અત્ર અપકીર્તિ છે તેમ તત્ર પણ છે, તેથી તે ક્ષાકિક જ સુખાનુભવ નિષિદ્ધ છે, તેથી નિષિદ્ધાચરણમાં સર્વથા દુ:ખ જ છે, કારણ કે સર્વ જ સુખ દુ:એ અનુવિદ્ધ છે, તેથી તાદશ દુ:ખાનુવિદ્ધ સુખ કેમ સેવ્ય હોય કે ભગવદાનન્દ તો સર્વે એ સેવ્ય છે. તત્ર પૂર્વીકત દાષ સમ્બવતા નથી, કારણ કે અત્ર ભગવતસ્વરુપત્તાનમાં જ ભાગાદિએ પણ દુ:ખનિન્દાચિન્તાદિ થતાં નથી એમ શ્રુતિ આ શ્લોક કથે છે. આપના સ્વરુપાનિત્ત (ત્રદ્દવરાગમી' આપમાંથી ઉત્યશુભાશુભમાં—આપના નિમિત્તે પ્રાપ્ત સુખદુ:ખમાં—ગુણવિગુણાન્વયને જાને નદિ, જેમ પરમસ્તિએ જાર સત્તે તક્ષ્ય કિલાઇકા પણ કામિની કલેશને જાનતી નથી વા જેમ રાજસેવક કસ્તુર્યાદિએ રાજેદર્તનમાં સ્વયં લિક્ષ સતે પણ કામિની કલેશને ભનતી નથી વા જેમ રાજસેવક કસ્તુર્યાદિએ રાજેદર્તનમાં સ્વયં લિક્ષ સતે પણ કામિની કલેશને સેવાર્થ મહત્તે પણ દુ:ખને પણ જો મહત્તે તે કહે અને સેવાર્થ મહત્તુ પણ દુ:ખને પણ કામિ સર્વા તે દુ:ખને પણ જો

માને નહિ-તો વિધિનિષેધ સિન્તાપ કો ત્યાં દિપ્રતિપાદક વાકેયોને પણ તે માનતા નથી, વસ્તુત: તે વાકેયો દેહ ભૂદમાં ઘટે છે, તેથા આ લોકમાં ભગવત્સમ્બન્ધ થતાં સર્વોપદ્રવિષ્ટિત્તિ કર્યો, અન્યના સમ્બન્ધમાં તો સાધારણુ પણ સુખદુ: ખાનુભવ થતાં પ્રાણીઓને રાગદેષ થાય છે, પ્રાણાઓના સમ્બન્ધિ વિધિ-નિષેધવાકયો પણ તેને જ છે, તેથી સ્પષ્ટ જ ભગવત્સમ્બન્ધમાં જ સુખ છે, અન્યથા નથી. ત્વદવગમી—આપતા સ્વરુપાબિત્ર—સુખદુ: ખમાં રાગદેષને કેમ પ્રાપતા નથી વા તેને અપકીત્યોદિ કેમ નથી એ આશ્રકુષ્ઠને 'અનુયુગ' 'અન્વહ.' પદે પરિહરે છે કે મનુષ્યોએ અન્યહ અનુયુગ આપ શ્રત્રણ લુત છો. તેથી અપા અપવર્ગ ગતિ છો. અત્ર આ અર્થ છે. ભગવર્કુ શાનુશ્રવણ નિત્ય છે, કારણ કે તત્ર કર્મદેશ—કાલવિશેષનિયમના અભાવ છે, જે કાલાપાધિએ પ્રવર્તે તે સર્વ કામ્ય કર્મ એમ પૂર્વે જ કથ્યું છે. તેથી ભગવાનના ગ્રણાતાતપરમ્પરાગ્રણનાં જે ગીત વ્યાસાદિક કર્યાં તે ગીતની પરમ્પરાએ આપના શ્રવણદ્વારા ભગવાન શ્રવણમાં ભરાયા પાષાય—છે, તેથી તે અન્ય નિષેધ દિકને શ્રવતા નથી, કારણુ કે તેનાં શ્રવણ—લગવાને જ પ્રતિ છે, શ્રવણુરુપ નિત્યકર્મ અને ભગવાને કરીને તેના સર્વ પાપના ક્ષય થઈ ગયો છે, તેથી તે દુ:ખજનક અપકાર્ત્યાદિકને પ્રાપતા નથી. ભગવાન મોક્ષદ છે તેથી મોક્ષ સિદ્ધ જ છે, તેથી સર્વદ તેને આ જ ધર્મ છે, તેથી કાલધર્મ તેને આધતા નથી, અનેતિ કર્તા ભગવાનનું ધારણુ કર્યું છે તેથી ભગવત્સેવકા તે ભગવદેકયને પ્રાપ્ત થઈ ગયા છે, તેથી કાઇ પણુ તેમની નિન્દા કરશે નહિ, તેથી ભગવત્સેવક જ નિર્દોષ સુખભોકતા છે, અન્ય કાઇ પણુ નિર્દોષ—સુખભોકતા નથી એમ નિરુપયું. (૨૭)

चुपतय एव ते न ययुरन्तमनन्ततया
त्वमिप यदन्तराण्डिनचया ननु सावरणाः ।
ख इव रजांसि वान्ति वयसा यच्छूतय—
स्त्विय हि फल्लन्त्यतिवरसेन भवन्निधनाः ॥ २८ ॥
कृष्णानन्दः परानन्दो नान्यानन्दस्तथाविधः ।
वेदा अपि न तच्छक्ताः प्रतिपाद्यितुं स्वतः ॥ २८ ॥

ધુપતિ-સ્વર્ગપતિ સુરેન્દ્રાદિ-પણ આપના સ્વરુપાનન્દની અનન્તતાએ અન્તને પ્રાપ્ત ન થયા! તેઓ જ અન્તને પ્રાપ્ત ન થયા એમ કાંઇ નથી, પરન્તુ આપ પણ આપના સ્વરુપાનન્દના અન્તને પ્રાપ્ત ન થયા એમ કાંઇ નથી, પરન્તુ આપ પણ આપના સ્વરુપાનન્દના અન્તને પ્રાપ્ત થતા નથી, કારણ કે આપ ભગવાનના અન્તર્-મધ્યમાં-અલ્ડનિયય-અલ્ડસમૃહ-છે, તે પણ સાવરણ-પ્રકૃતિપર્યન્ત ઉત્તરોત્તર દશગુણાવરણ-છે એમ નિશ્ચય છે, ખમાં જેમ રજ વાય તેમ કાલે સહ તે તે સાવરણ અલ્ડનિયય આપમાં વાય છે, પરિભ્રમે છે. કારણ કે શ્રુતિએ પણ તત્ર જ વાય છે, તે શ્રુતિઓ પણ અતન્તિરસને-નિષેધમુખે-બવન્નિધન છે, આપમાં જ તાદશી શ્રુતિનું વિશ્રામ-સ્થાન છે, તેથી નિશ્ચયે તે શ્રુતિઓ આપમાં જ કૃલે છે. આપને જ પ્રતિપાદે છે. ૨૮.

કૃષ્ણાનન્દ પરાનન્દ છે. અન્યાનન્દ તથાવિધ નથી, તે પરમાનન્દ કૃષ્ણાનન્દને પ્રતિપાદવાને

बेह स्वतः पण शक्त नथी. २८.

કિંગ્-ચ તે જ સુખસેવ્ય છે જે નશ્વર ન દ્વાય, સુતરાં જે દેશકાલે પરિચ્છિન્ન દ્વાય તે તેંા સેવ્ય જ નથી, એમ કથવાને ભગવદાનન્દનો દેશકાલાપરિચ્છેદ આ શ્રુતિ નિરૂપે છે. જે દ્યુપતિ–સ્વર્ગંપતિ દેવેન્દ્રાદિ–સુખના તારતમ્યને જાને છે તેઓ પણ ભગવાનના સ્વરૂપાનન્દના અન્તને પ્રાપ્ત થયા નથી, કારણ કે પ્રક્ષાન-દપર્યન્ત જ શતસહ ખ્યાએ આન-દનું પરિમાણ પણ જ્ઞાત છે, તેથી આન-દમય જ પર અગણિતાન-દ સ્વરુપાનેન્દ છે એમ જનાય છે. જો અન્ત હોય તા અનાને પણ શું? ન્રાત વા અન્રાત પણ વિધમાન અન્ત તા સ્વસમાપ્તિમાં દુ:ખાનભવ કરાવે જ છે એમ આશ્રકીને અનન્તતયાં પદે કથે છે કે અન્ત વિધમાન હોય અને જો ન જાને તો જ આ દ્વાણ અને તેમનું અસાર્વ ત્ય પણ, પરન્તુ આપના અન્ત જ નથી કિગ્ન્ચ આપ પણ સ્વરુપા• નન્દને જાનતા નથી આપ સર્વત્ર ભગવાન્ છે। તથાપિ આપ સ્વરુપાનન્દને જાનતા નથી સર્વત્ર ભગવાન્ ક્રેમ ન જાતે એમ પણ ન માનવું, કારણ કે વિઘમાનનું અન્નાન સાર્વે ત્યમાં પ્રતિયન્ધક છે પરન્તું અવિદ્યમાનનું અન્નાન કાંઇ પ્રતિબન્ધક નથી. એમ કાલાપરિચ્ડેંદ કથીને 'યદન્તરા' ઇત્યાદિએ દેશાપરિ-ચ્છેદ કથે છે કે ભગવાનના અન્તરા મધ્યમાં અણ્ડનિચય-અણ્ડસમૂહ-છે, વા અન્તરા અણ્ડનિચય છે. તેઓ પણ સાવરણ છે. પ્રકૃતિપર્યન્ત ઉત્તરીત્તર દશગુણવરણયુક્ત છે. આથી એક વ્યક્ષણપ્રધિપતિના **બ્રહ્માનન્દ ગણિત છે એમ જનાવીને ભગવદાનન્દની અનન્તતા સમર્થી. તથાપિ બ્રહ્માણ્ડની** સર્જુયા હાય તા ભગવદાન-દનું આન-ત્ય ઉપપન્ન નથી એમ આશ્ધીને 'ખ ઇવ રજાં સિ' ઇત્યાદિએ પરિંદરે છે જેમ જાલાઈ રશમિમાં કાેટિશઃ રેહ્યુ ઉત્પન્ન થાય છે એમ ભગવાનના રામકૃપમાં બ્રહ્માણ્ડ ઉત્પન્ન થાય છે એમ કાઇક કર્યે છે. વસ્તુત: તાે એક રામકૃપસ્થાન પણ આકાશવદ અતિવિશાલ છે. તત્ર જેમ કાેટિશઃ ભૂરેલ્ વાય છે તેમ વ્યક્ષાણ પરિભ્રમે છે. ત્યારે કાલ મહાન હશે એમ આશ્ર્કીને 'વયસા સહ ' પદ પરિહરે છે કે કાલ પણ તત્ર કાહિશ: પરિભ્રમે છે, અથવા વાયુરથાનીય જ કાલ છે. તથાપિ પ્રમાણે સ્વરૂપાનન્દના પરિચ્છેદ થતા હશે કારણ કે અનન્તાદિશબ્દે વાચ્ય છે. એમ આશર્ડુંને 'યદન્તરા' ઇત્યાદિએ પરિહરે છે કે શ્રુતિઓ પણ જેમાંથી વાય છે, બ્રહ્માણ્ડાનન્ત્યવદ્ વેદતું પણ આનન્ત્ય છે તેથી એક જ બ્રહ્માણ્ડમાત્રની વાર્તા એક વેદ જાતે છે. અને તેથી વેદ પણુ આપના સ્વરુપાનન્દ પરિચ્છેદાતા નથી. એમ સતે સર્વ પ્રમાણે પણ ભગવાન અગમ્ય સતે તાદેશ આનન્દમાં પ્રમાણ શું એમ આશ્રદ્રીને 'ત્વિય હિ ક્લન્તિ' ઇત્યાદિએ પરિહરે છે કે શ્રૃતિ જ સ્વરૂપાનન્દમાં પ્રમાણ છે, પરન્તુ તે પણ પર્યવસાનવૃત્તિએ, વાચ્યવૃત્તિએ નહિ. જેમ અનન્ત વૃક્ષ કૃલે છે તેમાંથી ઉચ્ચસ્થિત પણ કુલ ભૂમિમાં જ પડે છે, તેમ સર્વ વેદ સ્વસ્વરીતિએ ભગવાન નું સ્વશક્ય માહાત્વ્ય વદે છે, ते ज्ञात भाकात्म्य इस कथाय છે, ते इसतु क्षय पश्चिमात न होवाथी जगवान्-માં જ પર્યવસિત થઈ જાય છે. જેમ અનન્ત વૃક્ષોનાં અનન્ત પણ કલ હૂં મમાં જ પડે છે તથાપિ ભૂમિના સહસ્ત્રાંશને પણ પુરી શકતા નથી તેમ અર્થાદ્ મેરુસર્પપન્થાયે જ વેદા ભગવન્મા– હાત્ય્યને જનાવે છે એમ વિધિમુખતાએ ભગવત્સ્વરુપયોષ્ઠિત કથીને હવે નિષેધમુખે પણ ભગવદ-એાધકત્વ 'અતિત્રિરસનેન' ઇત્યાદિએ કથે છે-જે કાંઇ વેદે પ્રતિપાદ્ય નથી તે સર્વને પણ અનુવદીને કથે છે-કે આ સર્વથી પણ આપ પર છે. એમ કથીને ભગવાનની તદતિરિક્તતા જનાવી-ખાધી-'ન તક્ક્ષોતિ કશ્ચન ' 'યતા વાચા નિવર્તન્તે ' ઇત્યાદિ શ્રુતિસહસ્ત્રે પ્રતિપાચાપદાર્થનિષેધક નિષેધના સાવધિત્વે પર્યવસાનના અભાવથી અને અવધિભૂત પદાર્થના પરિજ્ઞાનના અભાવથી વાચકશકિત જ કુષ્ડિત થઈ જતાં અપ્રમાણભાવને જાને પ્રાપ્ત થતા હોય એમ વેદ ભગવાનમાં જ તત્ત્વતઃ તાત્પર્ય -વૃત્તિએ નિધનને પ્રાપ્ત કરે છે, ભગવાનમાં જ પર્યવસિત થાય છે, તેથી એતાદશ પરમાનન્દ કૃષ્ણ જ સેવ્ય છે, અન્ય કાઇ પણ સેવ્ય નથી, એમ સર્વ વેદના પર્યવસિત અર્થ છે એમ સૂચિત થયું, અને વેદ તે જ અર્થને બાેધે છે એમ જ્ઞાન થવાને ભગવાને જીવની સુદ્ધિ ઉત્પાદી છે, તેથી સક્ષ્મેક્ષિકાએ સર્વે જ વેઠ આ પ્રકારે ભગવાનને પ્રતિપાદે છે એમ જીવ જાને એ હેતુથી અનિર્દેશય પણ બ્રહ્મમાં ગુણુવૃત્તિનું પણ સાક્ષાદ્દ જ પ્રતિપાદન છે એમ આ શ્રુતિગીતાએ નિરૂપ્યું. સર્વત્ર મુલભૂતા શ્રુતિ સ્વયં જોઈ ક્ષેવી, તેમ વિવાદવિષયા શ્રુતિ પણ જોઈ ક્ષેવી અતિવિસ્તાર શર્ધાએ તે લખી નથી. આ પ્રકારે શ્રુતિએ પ્રતિપાદિત ગૂઢ અર્થનું અત્ર ઉપનિષ્યન્ધન થયું. ૨૮.

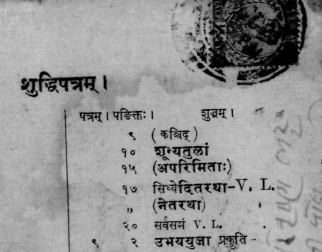
॥ ઇતિ श्री भन्नसास शास्त्रि विरिचत वेडस्तुतिने। અનुवाह समाप्त ॥

સહ્યન્ટીકાનાં દર્શન કરાવ્યાં એટલું જ નહિ પરન્તુ એ ઉભયે અન્યા માગ પિતાને અર્થે ભરુચ પહ્યું. પ્રેષવામાં લેશમાત્ર પણ સર્કું કર્યો નહિ. શૃક્ષારસમણ્ડનની પ્રતિ તો મારા પિતાએ સ્વતઃ જ કરી લીધી, અને સહ્યમટીકાની પ્રતિ એક મરુદેશસ્થ જૈનાબ્રિત લિપિકાર પાસે કરાવી લીધી. કેશવલાલભાઇએ મને એ મ જણાવ્યું હતું કે આ ઉભયે અન્યોની પ્રાપ્તિ નટપુરમાં મન્દિરમાંથી જ થઈ હતી, પરન્તુ એ મૂલ પ્રતિ કયા વર્ષનાં લખાઈ હતી તે મરુદેશસ્થ પ્રત્યન્તરકારે નહિ લેખવાથી હવે નિશ્ચિત કરવાની સામગ્રી મારી સમક્ષ નથી. મારા પિતાએ મરુદેશસ્થ પ્રત્યન્તરકારદ્વારા જે ટીકા લખાવી તે જ પ્રતિને અનુસરીને સહમટીકાના મુદ્રણાર્થ મારા લિપિકાર કાશીનાથજીદ્વારા સિદ્ધ કરાવેલી પ્રતિને આધારે આ સહમટીકાનું મુદ્રણ થઈ ગયું તદનન્તર ગદુલાલાજીના મર્બ્રું હમાંથી પ્રત્યન્તરપ્રાપ્તિનું સામાગ્યા ધ્રાપ્ત થયું, તેને આધારે આતપરિશ્વમે શૃદ્ધિત્રત્ર સિદ્ધ કરીને અત્ર નિવેશયું છે કે વિવેચક વાચકવળે તેના સદ્દપયોગ કરે. શૃદ્ધિત્રમાં ( )માં દર્શાવેલો ભાગ મુદ્રત પ્રતિમાં અધિક છે અને ગદુજીની પ્રતિમાં તે અવિદ્યમાત છે. પ્રાય: આ ભાગ મુલ શ્લાકના પદની પ્રતીક હાય છે. યત્ર મુદ્રિત પ્રતિ શુદ્ધ સતે પણ પાઢાન્તર પ્રાપ્ત થયું તે મેં શૃદ્ધિત્રમાં V. L. થી દર્શાત્યું છે.

કેશવલાલભાઈની મૃલ પ્રતિની—અને તેથી મારા પિતાની પ્રતિની અને તેથી મારી પ્રતિની અને તેથી મુદ્રિત પણ પ્રતિની—ઇતિબ્રા 'વલ્લભાચાર્ય વિરચિતા' છે, પરન્તુ ગકુજીની સં. ૧૯૪૭ ની પ્રતિની ઇતિબ્રીમાં આ ટીકા શ્રીવિટ્ડેલેશ્વરન. જેયે પુત્ર શ્રીગિરિધરજીની હોય એમ જણાય છે! જેમ મમ્પ્રતિ રા. મૃલચન્દ્ર બ્રીગોપીનાયજીને તૃતીયકુમાર શ્રીખાલકૃષ્ણજીને અને તહું શ્યુ શ્રીપુરુષોત્તમજીને ામ્પ્રલયે અન્યાય જ કર્યો છે એમ માનીને તેમને ન્યાય અર્પવા ઉઘત થયા છે તેમ જ શ્રીગિરિવરજીના જ વંશ્યના ભાગિનેય ગકુજીએ આ સહમટીકાનું યશ અતિયશસ્ત્રી બ્રીમહાપ્રભુજમાંથી આ અબ્ર કરીને બ્રીગિરિધરજીને અર્પવાનું તો ઉચિત નિહ માન્યું હોય કે બ્રીગિરિધરજીના કતિપય એવા ક્લોક પણ કેવલ ગકુજીના જ પ્રન્યાલયમાંથી પ્રાપ્ત કરીને ગકુજીના પાશ્ચાત્ય દ્રસ્ટી રા. તેલીવાલાએ પુ. ભ. સુધામાં પ્રસિદ્ધ કરી દીધા છે. આ પરિસ્થિતિમાં આ અધ્યાયની સહમ ટીકા બ્રામહાપ્રભુજીની જ શ્રાગિરિધરજીની જ કે પછી બ્રીમદાચાર્યચરણને વા બ્રીગિરિધરજીને નામે આધુનિક ગદુજીનો જ વા કાઇક ઇતર અનતિપ્રાચીન જ પણ્ડિતની કૃતિ છે એમ સન્દેહને અવસરપ્રાપ્ત થાય છે, જે નિવૃત્ત કરવામાં અપેક્ષિત અવકાશ અને સામગ્રી સમ્પ્રતિ મારી પાસે નથી. ગમે તેમ હા પરન્તુ વેદસ્તુતિના અક્ષરાર્થ સરલ કરવામાં આ સામ્પ્રદાયિકી સહમ ટીકાએ વિજય જ પ્રાપ્ત કર્યો છે એ તો નિષ્પ્રત્યુહ છે.

વેદ કું છ ને દોવિચિતિમાં 'अत्रानुक्तं गाथा' એ પ્રકારે લિક્ષિત 'ગાથા'માં અન્તર્ભૂત 'અવિતથ' છ ન દમાં આ વેદસ્તુતિનું ગાન થયલું છે. 'ન જે મજે જે લોગ'એ પ્રકારે પિકુંલના છ ન્દઃ સત્રમાં 'અવિતથ'નું લક્ષણ આપ્યું છે. વત્તરત્નાકારમાં 'યદિ ભવતો ન જે ભજલા ગુરુ મકે ટકમ' એ પ્રકારે લિક્ષિત 'મકે ટક' પણ આ જ 'અવિતથ' છ ન્દ છે, અત્ર આ પ્રકારે વિશદીકરણ છે. 'જે નગણ જગણ ભગણ જગણ દ્વય લઘુ અને ગુરુ હોય તો તે વૃત્ત 'મકે ટક'નામનું છે, અન્ય એ જ વૃત્તને 'અવિતથ' કથે છે, અત્ર સાતે ચારે અને છ એ યતિ છે, બીમર્ભાગવતના દશમસ્કન્ધમાં વેદસ્તુતિ આ વૃત્તનું ઉદાહરણ છે', એમ ભાવપદીપિકાકાર જનાઈન વદે છે. છ ન્દોમ અરીકાર ગર્બાદાસ તો આ જ મકે ટકનું 'ન ઈટક' નામાન્તર કથે છે, અને 'યદિ ભવતો ન જે ભજન્લા ગુરુ ન ઈટકમ' એમ ન ઈટકનું લક્ષણ પણ આપે છે. આ સર્વનું તાત્પર્ય એ છે કે અત્ર 'અવિતથ' 'મકે ટક' વા 'ન ઈટક' વૃત્ત છે, તેમાં નગણ જગણ ભગણ જગણ દ્વય એક લઘુ અને એક ગુરુ છે, અને તેમાં યતિ સપ્તમે ચતુર્થે અને પહે છે, તેથી તેનું ગાન કરતાં સપ્તમે અને દશમે કાંઇક વિશ્વામ ન એ પ્રકારે લેવો.

न ज भ ज ज ल ग जय जय जबाज, मिलित हो, पगृशीत गुणाम्।



५ (ऋषयः) ६ -ब्रह्म-• -येव दधु-• व्यधिपते

विराजमानो

गुणाः

—हिताः

निगमः

—द्वयं

-प्रकाशक

गृभीता गृहीता

पत्रम्। पङ्किः।

92

90

23

१३ - दोष

त्र्यधिपते स्फूर्ति-

-महदहमादया

शुद्धम् ।

५ यत् तत् त्वमेव

२१ स्थित एव त्वं V. L.

२ गताः पण्यवा ८ (अबहिरन्तरसंवरणम्।)

१३ कुर्वन्ति V. L.

२० चरित-

२३ तेषां सङ्गार्थ V. L.

१० (कुश्रारीरमृतः) १७ (निमृत...युजः)

१९ युञ्जन्ति V. L.

२० (उरगेन्द्र...धियः)

" यौ बाहू (दण्डः) तत्र V. L.

२२ भगवान् V. L.

THE WAS THE OWN.

६ देवगणा आध्यात्मिकाधिदैविका इन्द्रियदेवगणा उत्पन्नाः

७ (कालजवः)

१३ उत्पत्ति वदन्ति

" सत्

१८ परत्रेति

–घने

२ (हि)

जगत (आत्मतवा)

१२ विबुधानपि देवानपि

१९ :वमकरणः

७ (स्यु:)

२२ इव १० ४ स्वजनादिभिः

96

98

" प्राण: V. L.

१४ गङ्गादीनि सदनानि

अमीषु नृषु

(ऋषीकाणि)

निप्रहं कर्तु V. I.

१६ भेग-V. L.

" भग-V. L.

२२ क च क च १९ ४ **उक्थाजडान्** V. I.

१० (अनु)

११ (वि)

१२ -स्त एव

१४ (ब्रह्म)

२५ अपरिमेयभगः

१२ ५ (कामजटाः)

७ प्राप्तुमयोग्यः V. L.

॰ (अनपगतान्तकात्)

१२ भगवान् V. L.

१९ (खद्वगमी)

२३ प्रतिदिवसं

२४ घृत: V. L.

१३ ३ (ते)

४ ययुरेवं V. L.

५ (यदन्तरा)

१३ १० श्रीविद्वलेश्वराचायर्रत्नात्मजश्री-

गिरिधरजीदीक्षित-V. L.

१४ ५ प्राकृत्यः V. L.

२३ यान् मन्यते

१५ १० तत्?